
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e60761 

 

 
 
 
Submetido em: 30/07/2025 
Aceito em: 30/09/2025 
Publicado em: 29/12/2025 
 
Como citar: SIMARI, Leandro Ezequiel. Animales y política en la 
ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida 
animal de Buenos Aires (1871-1910). (Des)troços: revista de 
pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e60761, jul./dez. 
2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.60761 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

ANIMALES Y POLÍTICA EN LA CIUDAD 
MODERNA: AMENAZAS,  FÁBULAS Y DESBORDES 
DE LA VIDA ANIMAL DE BUENOS AIRES ( 1871 -
1910)  
ANIMAIS E POLÍTICA NA CIDADE MODERNA: AMEAÇAS, FÁBULAS E OS EXCESSOS DA VIDA ANIMAL 
EM BUENOS AIRES (1871-1910) 

ANIMALS AND POLITICS IN THE MODERN CITY: THREATS, FABLES, AND THE EXCESSES OF 
ANIMAL LIFE IN BUENOS AIRES (1871-1910) 

Leandro Ezequiel Simari  Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-2987-2043
mailto:simarileandro@gmail.com


 

Resumen 
Entre fines del siglo XIX y comienzos del XX, Buenos Aires afrontó transformaciones de 
amplio espectro que culminarían con su consolidación como ciudad moderna. Dentro 
de ese proceso mayor, tuvo lugar también una serie heterogénea de reordenamientos 
y resignificaciones en torno a la vida animal que alteraron tanto su presencia material 
en el espacio urbano como sus múltiples inscripciones culturales y simbólicas. Este 
trabajo se propone explorar nudos específicos entre política y vida animal que se 
intensificaron y renovaron en ese momento concreto de la historia de Buenos Aires, y 
en los que pueden leerse indicios de los lugares que la modernidad urbana depararía a 
la vida animal. Con vistas a ese propósito, se abordarán dos ejes de análisis. En primer 
lugar, un conjunto de iniciativas a escala municipal y provincial que se desplegaron con 
intensidad en Buenos Aires entre las décadas de 1870 y 1910, en respuesta a una 
percepción generalizada de la vida animal como amenaza para el orden urbano y la 
salud de la población humana. En segundo lugar, una actualización de las estrategias 
retóricas y procedimientos narrativos propios de la fábula clásica para convertirlos en 
medios de intervención en temáticas políticas coyunturales. 
 
Palavras clave 
Animalidad; biopolítica; higienismo; fábula; anarquismo. 
 
Abstract 
Between the final decades of the 19th century and the first decades of the 20th, Buenos 
Aires faced a series of wide-ranging transformations that would culminate in its 
consolidation as a modern city. Within this larger process, a heterogeneous series of 
reorganizations and redefinitions surrounding animal life also took place, altering both 
its material presence in urban space and its multiple cultural and symbolic inscriptions. 
This paper aims to explore specific interconnections between politics and animal life 
that intensified and renewed at this specific moment in Buenos Aires' history, and in 
which we can read clues about the places that urban modernity would bring to animal 
life. To this end, two axes of analysis will be addressed. First, a set of municipal and 
provincial initiatives that were intensively deployed in Buenos Aires between the 1870s 
and 1910, in response to a widespread perception of animal life as a threat to urban 
order and the health of the human population. Secondly, an update of the rhetorical 
strategies and narrative procedures of the classical fable to transform them into means 
of intervention in current political issues. 
 
Keywords 
Animality; biopolitics; hygienism; fable; anarchism. 
 
Resumo 
Entre as últimas décadas do século XIX e as primeiras décadas do século XX, Buenos 
Aires enfrentou uma série de transformações abrangentes que culminariam na sua 
consolidação como cidade moderna. Dentro deste processo mais vasto, ocorreu 
também uma série heterogénea de reorganizações e redefinições em torno da vida 
animal, alterando tanto a sua presença material no espaço urbano como as suas 
múltiplas inscrições culturais e simbólicas. Este artigo pretende explorar interligações 
específicas entre a política e a vida animal que se intensificaram e renovaram neste 
momento específico da história de Buenos Aires, e nas quais podemos ler pistas sobre 
os lugares que a modernidade urbana daria à vida animal. Para tal, serão abordados 
dois eixos de análise. Em primeiro lugar, um conjunto de iniciativas municipais e 
provinciais que foram intensamente implantadas em Buenos Aires entre as décadas de 
1870 e 1910, em resposta a uma percepção generalizada da vida animal como uma 
ameaça à ordem urbana e à saúde da população humana. Em segundo lugar, uma 
atualização das estratégias retóricas e dos procedimentos narrativos da fábula clássica 
para os transformar em meios de intervenção em questões políticas atuais. 
 
Palavras-chave 
Animalidade; biopolítica; higienismo; fábula; anarquismo. 

Leandro Ezequiel Simari es Doctor 
en Literatura por la Universidad de 
Buenos Aires, becario postdoctoral de 
CONICET e investigador del Instituto 
de Literatura Argentina (UBA). 
Profesor en la Maestría en Periodismo 
Narrativo de la Universidad Nacional 
de San Martín. 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introducción 

Es conocido el papel que Michel Foucault y Jacques Derrida desempeñaron 
dentro del panorama filosófico que, a partir del último tercio del siglo XX, dotó de 
renovada centralidad tanto a la clásica definición aristotélica que hace del hombre 
un politikon zōon como a la resonancia que las lógicas de su fundamentación 
proyectaron sobre cierto modo predominante de concebir los límites entre lo 
humano y lo animal por parte del pensamiento occidental. “Durante milenios, el 
hombre siguió siendo lo que era para Aristóteles: un animal viviente y además capaz 
de una existencia política; el hombre moderno es un animal en cuya política está 
puesta en entredicho su vida de ser viviente”:1 con esta afirmación, Foucault 
sintetizaba el declive de una forma clásica de ejercicio del poder soberano para 
encarar la indagación acerca de otra, específica de la modernidad y responsable de 
haber propiciado, desde el siglo XVII en adelante, el ingreso de la vida natural, de 
los procesos biológicos de la población, a los mecanismos estatales de regulación 
y gestión. Bajo estas premisas, se reinstalaba y resignificaba un concepto, el de 
biopolítica que, en las décadas siguientes, habría de demostrar una notable 
pregnancia dentro y fuera de los terrenos de la filosofía. En paralelo –mientras el 
lazo entre política y vida volvía a definirse a raíz de la puesta en cuestión de las 
políticas de la vida–, otro frente de discusión se abría en torno a los 
posicionamientos tradicionales de la filosofía de cara al animal no humano. En esa 
línea, Derrida se abocó a asediar una perspectiva que juzgaba representativa de 
“una humanidad ante todo preocupada y celosa de lo propio” y, por consiguiente, 
predispuesta a definir a los animales casi exclusivamente en los términos de la 
carencia.2 El lugar que Aristóteles ocupa en esta tradición no solo se debe al hecho 
de que haya reputado a los animales como carentes de política (al menos en el 
sentido que le asigna al término en la obra homónima), sino, además, a que la 
distinción que estableció entre la condición política del hombre, su natural 
disposición a vivir en la polis y desarrollarse en comunidad, y cualquier otra forma 
gregaria de vida animal, también se sostiene en un gesto análogo. En efecto, otra 
facultad propia del hombre, el logos, es la que posibilita para Aristóteles “la 
percepción de lo bueno y de lo malo, de lo justo y de lo injusto”, sobre la cual se 
funda la vida en común que constituye una casa y una ciudad.3 Así las cosas, la 
política, pero, sobre todo, la razón, el discurso, la palabra articulada se convirtieron 
en manifestaciones tempranas de lo propio del hombre, un patrimonio en expansión 
y mutación permanentes que el pensamiento occidental se empeñaría en custodiar 
durante siglos, “de Aristóteles a Descartes, de Descartes, sobre todo, a Heidegger, 
a Lévinas y a Lacan”.4 

En la introducción a La cosmopolítica de los animales, Juliana Fausto 
retorna a este doble principio de exclusión para enfatizar el efecto de subordinación 
–política y simbólica– que habilitó sobre la vida animal.5 Durante siglos, la existencia 
de los animales se mantuvo vaciada de politicidad, al tiempo que las iniciativas que 

 
1 Foucault, Historia de la sexualidad I, p. 135. 
2 Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo, p. 30. 
3 Aristóteles, Política, p. 58. 
4 Derrida, El animal que luego estoy si(gui)endo, p. 48.   
5 Fausto, La cosmopolítica de los animales, p. 11.   



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

la política humana –incluso en sus expresiones mejor intencionadas– dirigió hacia 
ella se mostraron poco capaces para transgredir esa lógica “de la disponibilidad o 
la posesión” que, señala Mónica Cragnolini, invita a pensar al animal como un 
subordinado o un objeto, obturando toda posibilidad de construir “una comunidad 
con el viviente animal desde el respeto al mismo en su diferencia”.6 A la vez, una 
manifestación simétrica del mismo sometimiento se releva en el plano del discurso: 
“En el debate político, los animales surgen apenas como metáforas, símbolos –
lobos, leones, ratas, serpientes, corderos, etc.–, que significan ciertas disposiciones 
o ánimos, sin que se refiera, con todo, a los animales y sus poblaciones”.7 Carentes 
de logos y de política, los animales parecen condenados a ser objetos de la política 
y el discurso del otro.  

En este trabajo, me propongo explorar los modos en que ese nudo entre 
política y vida animal, y esos usos políticos que habilita la permanente explotación 
discursiva de los animales se intensificaron y renovaron en un momento concreto 
de la historia de una ciudad en particular: la Buenos Aires de fines del siglo XIX y 
comienzos del XX. Se trata de un período atravesado por grandes transformaciones 
de diversa índole, que llevarían a Buenos Aires a consolidar su impronta de 
metrópoli moderna y a incrementar su compatibilidad con los estándares de estética 
y sociabilidad urbana que las clases dirigentes vernáculas perseguían en referentes 
europeos. Si el período en sí mismo y las transformaciones modernizadoras que se 
aceleraron en él han sido objeto de estudio para una bibliografía profusa, existe un 
fenómeno obviado, sobreentendido o referido de manera tangencial que, sin 
embargo, reclama ser analizado como parte del mismo marco histórico: la 
reformulación decisiva que por entonces experimentaron las formas en que la vida 
animal se inscribía en la geografía, los procesos materiales y los códigos culturales 
de la ciudad. En el pasaje del XIX al XX, los lugares materiales y simbólicos que 
Buenos Aires deparaba al animal también ingresaron en un reordenamiento plural 
y significativo, que no puede ser reducido a una modificación colateral, sino que, por 
el contrario, debe pensarse en los términos de una requisitoria específica e 
ineludible para el modelo de ciudad que se intentaba consolidar por aquellos años. 
En otras palabras, redefinir las lógicas de inclusión y exclusión, las condiciones de 
vida y muerte, los procedimientos de estudio y representación, las áreas y 
modalidades de circulación, la vigencia, agotamiento o irrupción de prácticas e 
imaginarios vinculados con la vida animal supuso para Buenos Aires, en más de un 
sentido, un paso insoslayable en su senda hacia la modernidad. Y lo era, porque 
suponía activar –como toda gran metrópoli occidental haría poco antes o después– 
el pasaje de un modelo de ciudad perimido a otro que se consideraba más adecuado 
a las problemáticas y desafíos de los nuevos tiempos: de la ciudad no solo tolerante 
frente a la cohabitación entre especies, sino, en gran medida, dependiente de ella 
para su funcionamiento diario y la subsistencia de su población humana, a la ciudad 
que expulsaba a los animales, los borraba de su esfera pública, los reemplazaba por 
innovaciones de la técnica y la tecnología, los exterminaba o recluía en escenarios 
y prácticas específicos y codificados. Esa transmutación, desde luego, no sería 
inmediata, homogénea o lineal, ni supondría una redefinición en bloque de los 
lugares ocupados por las diversas formas de vida animal en los espacios y la cultura 

 
6 Cragnolini, Extraños animales, p. 135.  
7 Fausto, La cosmopolítica de los animales, p. 12.  



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

urbana. Pero sí daría lugar a un régimen material y simbólico de relación entre vida 
urbana y vida animal que, en múltiples aspectos, sostendría su vigencia incluso 
hasta el presente. 

Aunque, en gran medida, el resultado completo de estas reformulaciones 
heterogéneas terminaría de hacerse visible más cerca de la mitad del siglo XX que 
de su inicio, a ellas cabe el haber cimentado los patrones que regularían las 
variantes de inscripción física y simbólica de la vida animal en la ciudad nueva que 
se modelaba por aquellos años. Las que me interesan son, entonces, las décadas 
en que se establecieron en Buenos Aires las condiciones de posibilidad para la 
concluyente marginación de los animales de producción que habían formado parte 
del ecosistema urbano por siglos, en que se redoblaron esfuerzos en el combate de 
las plagas –y en discutir qué forma de vida animal entraba o no en dicha categoría– 
y en que se consolidaron las instituciones, prácticas y pautas culturales que 
definirían los tipos de animales y las formas de cohabitación entre especies 
susceptibles de ser compatibilizadas con el incipiente régimen urbano de la 
modalidad; me refiero, en concreto, a la proliferación del animal mascota y al 
cautiverio y la exhibición de especímenes en el jardín zoológico. Al mismo tiempo, 
se trata también de décadas en las cuales el desarrollo del mercado local de bienes 
culturales, la expansión y modernización de la prensa periódica y el crecimiento y 
diversificación del público lector, entre otros fenómenos, estimularon la 
propagación de los animales de papel, capturados en textos, exhibidos en imágenes, 
representados o distorsionados en relatos, láminas, ilustraciones, publicidades. De 
este modo, en un estadio por completo incipiente de la cultura de masas porteña, 
los animales de la cultura se multiplicaban al mismo tiempo que los animales de 
carne y hueso empezaban a retroceder en la vida cotidiana y el paisaje público de 
la ciudad, en un anticipo del papel que los primeros desempeñarían cuando los 
habitantes humanos de las grandes urbes extraviaran casi cualquier posibilidad de 
contacto directo y genuino con los segundos. 

Dentro de ese panorama, me interesa concentrar la atención en dos 
aspectos que evidencian de qué manera estas reconfiguraciones materiales y 
simbólicas de amplio espectro propiciaron una reformulación en los modos en que 
la política y el discurso humanos avanzaban sobre la vida animal de Buenos Aires. 
Reformulación que, por otra parte, preanunciaba que en la cultura urbana moderna 
las lógicas políticas y simbólicas de subordinación de la vida animal a fines 
humanos, lejos de desactivarse, habrían de intensificarse. El primer aspecto del 
panorama descripto en que quiero detenerme atañe a los cambios que se operaron 
en los medios y propósitos a partir de los cuales la política se volcaba sobre los 
cuerpos y los procesos vitales de los animales que habitaban la ciudad, en tiempos 
en que se robustecían las tecnologías biopolíticas de control sobre la población 
humana porteña. El segundo remite a modulaciones a la vez tradicionales y 
renovadas de los discursos que se servían de figuras animales para producir 
sentidos e intervenciones de índole política. En el primero de los casos, cabría decir 
que el eje de análisis será una política sobre los animales, un conjunto de iniciativas 
políticas a escala municipal y provincial que se desplegaron con intensidad en 
Buenos Aires entre las décadas de 1870 y 1910. A la vez, el acercamiento a ese 
objeto, y a las transformaciones sustanciales y, en gran medida, definitivas, que 
propició, supone, necesariamente, recuperar discursos, imaginarios y figuraciones 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

en torno a la vida animal que cobraron fuerza por los mismos años, con la prensa 
periódica como principal caja de resonancia. En el segundo caso, el vínculo entre lo 
político y lo simbólico se invierte: de lo que quiero ocuparme en este eje es de cierto 
tipo de animalización de la política que tuvo lugar en la Buenos Aires de entresiglos 
a través de relatos que recuperaban estrategias retóricas y procedimientos 
narrativos propios de la fábula clásica para actualizarlos e intervenir en temáticas 
políticas coyunturales. En efecto, los textos que pretendo analizar construyen 
relatos breves protagonizados por animales antropomórficos en los cuales la 
habitual moraleja edificante se ve sustituida por una prédica poco sutil contra los 
peligros del anarquismo. 

 

1. Buenos Aires bajo amenaza. La agenda antianimal de 
la ciudad moderna 

Para Buenos Aires, los animales fueron desde siempre un capital, un dilema 
y una amenaza. Su gravitación en la historia de la ciudad incluso puede remontarse 
hasta el primer y fallido intento de fundar un asentamiento a la vera del Río de la 
Plata. Así lo sugiere Juan Agustín García en La ciudad indiana: “En 1536 desembarcó 
la expedición de Mendoza y fundó a Buenos Aires. La mísera aldea tuvo una 
existencia efímera y trágica. En 1541 fue definitivamente abandonada por sus 
pobladores. Dejaban los gérmenes de su fortuna: unos pocos caballos y vacas”.8 Los 
réditos de esa fortuna, que Pedro de, Mendoza –con más urgencias que previsión – 
apenas llegó a sembrar serían cosechados tras la segunda y definitiva fundación 
que acometió Juan de Garay en 1580. Desde entonces, la sobreabundancia de 
ganado marcaría, en más de un sentido, los destinos de Buenos Aires. Su 
explotación económica, permanente y rapaz hasta bordear el derroche, espolearía 
el desarrollo de la ciudad y proveería de alimento y abrigo no solo a sus habitantes, 
sino también a unas expectativas de progreso, que, con el paso de los siglos, se 
irían desplazando, al ritmo de avatares externos o requisitorias del mercado 
internacional, del cuero a la carne en salazón, a la lana de oveja, a la exportación de 
ganado en pie, al producto congelado de los frigoríficos. 

Como contrapartida, la omnipresencia de los animales no tardó en esparcir 
numerosas problemáticas para el gobierno de la vida y la organización de la ciudad. 
Los establecimientos productivos centrados en la materia animal se convirtieron 
muy pronto en usinas de olores y desechos incómodos a la vista y el olfato, mientras 
crecía la sospecha de que en ellos se concentraban las enfermedades que 
diezmaban periódicamente a la población porteña. Las calles se estropeaban con el 
paso de los animales de tiro, especialmente de los bueyes que ingresaban para 
transportar las cargas más pesadas. Abundaban restos animales en estado de 
putrefacción en la vía pública. Y, como si no bastara con los efectos indeseados que 
se derivaban de explotar a los animales útiles, la ciudad debía también lidiar con 
otras formas de vida a las que consideraba puramente nocivas. Entre ellas, los 
perros callejeros supieron ostentar una peor reputación que los roedores, por su 
abundancia, su ferocidad y por haber sido principales conductores de la hidrofobia. 

 
8 García, La ciudad indiana, p. 13. 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

El ingreso de todos estos dilemas en el debate público y los repertorios 
culturales de la representación urbana fue igualmente temprano. Los primeros 
planes de reforma que intentaron atacarlos se remontan, de hecho, a los tiempos 
de la colonia. En 1783, el virrey Juan José de Vértiz propuso con poco éxito limitar 
la circulación de carretas de bueyes por el centro de la ciudad, sistematizar la 
recolección de desechos y la limpieza de la vía pública, restringir las zonas del 
trazado urbano en las que podían instalarse emprendimientos productivos de 
diferentes rubros y establecer penalidades para los vecinos que fueran descubiertos 
arrojando animales muertos en calles y baldíos.9 Estas iniciativas marcaron un 
doble antecedente para los esporádicos esfuerzos que, de ahí en más, desplegarían 
las sucesivas gestiones de gobierno en el intento de regular el flujo y la acumulación 
de materia animal en Buenos Aires. En primera instancia, anticipaban frentes de 
combate recurrentes, que se irían intensificando o aplacando en distintas 
coyunturas. En segunda instancia, el resultado del proyecto virreinal legaba un 
pronóstico que no por ser aciago dejaría de resultar certero, al menos hasta fines 
del siglo XIX: la causa de la higiene pública con frecuencia acabaría claudicando 
frente a intereses económicos, a la falta de convicción política, a la austeridad de 
las arcas municipales o a costumbres arraigadas en los habitantes humanos de la 
ciudad. 

El carácter problemático de la presencia animal en Buenos Aires tampoco 
pasó desapercibido para las plumas locales y extranjeras que registraron sus 
impresiones variadas sobre la vida urbana porteña, sus paisajes y costumbres, y 
también sobre los fracasos que irían acumulando las sucesivas administraciones 
de la ciudad.10 Todavía en 1857, Domingo Faustino Sarmiento deploraba el fracaso 
del proyecto de Bernardino Rivadavia, ministro de Gobierno de la provincia de 
Buenos Aires en 1822, que pretendía alejar a saladeros, curtiembres, fábricas de 
velas y otros “focos perennes de infección” del núcleo urbano de Buenos Aires.11 
Diez años después, a punto de convertirse en presidente, Sarmiento volvería a 
exhibir a través de la prensa su disgusto “con el nauseabundo olor de la corrupción 
animal” que hacía “insoportable la atmósfera” de Buenos Aires.12 Por aquellos 

 
9 Los planes frustrados de Vértiz fueron estudiados por Vicente Quesada en un extenso artículo titulado “La ciudad de 

Buenos Aires”, que vio la luz en los números 56 y 57 de la Revista de Buenos Aires entre 1867 y 1868. 
10 Hacia 1827, por caso, el británico John Barber Beaumont alertaba sobre la cantidad de perros sueltos que erraban por 

las calles. Beaumont, Viajes por Buenos Aires, Entre Ríos y la Banda Oriental: (1826 - 1827), p. 242. Sobre ese mismo fin 
de década, Francis Bond Head, compatriota de Beaumont, gozaría del dudoso privilegio de alojarse durante su estadía 
en Buenos Aires en las inmediaciones del matadero del Norte, ubicado en el barrio de Recoleta. Head, Las Pampas y 
los Andes: notas de viajes, pp. 38-39. Como en los tiempos de Vértiz, hacia 1847 las calles de Buenos Aires también 
continuaban siendo depositarias de otras formas de la muerte y la corrupción del cuerpo animal. Según el relato de 
William Mac Cann, sus paseos desde Recoleta hasta la orilla norte del río solían enfrentarlo con tropas de bueyes 
dispersos, que pacían, descansaban o morían allí “de hambre y de fatiga”. Cuando esto último ocurría, el desenlace era 
siempre el mismo: “les sacan el cuero y dejan los restos abandonados para servir de alimento a los perros; luego esas 
osamentas molestan mucho, por el olor que despiden y porque resultan peligrosas para las personas que andan a 
caballo durante la noche”. Mac Cann, Viaje a caballo por las provincias argentinas, pp. 148-149. Más mesuradas y 
ambivalentes que las anteriores, las valoraciones de otro viajero, el francés Xavier Marmier, a propósito de los 
saladeros son una síntesis perfecta de la opinión que, hasta el último tercio del siglo, cosechó este tipo de 
emprendimientos: se trataba de “una industria que constituye la principal riqueza del Río de la Plata”, sin por eso 
atemperar las incomodidades derivadas de su experiencia: escenas que “no son muy alegres, ni agradables al olfato”. 
Marmier, Buenos Aires y Montevideo en 1850, pp. 49-50. 

11 Sarmiento, Obras completas, t. XXIV, p. 310. 
12 Sarmiento, citado en Silvestri, El color del río, p. 169. 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

mismos años, la Revista Médico-Quirúrgica, un medio especializado que, desde su 
fundación en 1864, había congregado a los principales representantes locales del 
pensamiento higienista,13 se quejaría de que el gradual posicionamiento de la 
higiene como tema de interés no había conseguido aún “fijar de un modo serio la 
atención de las personas, que por su posición o sus conocimientos, hubieran podido 
empujarla hacia el estado actual de la ciencia”.14 

Frente a ese panorama, el último tercio del siglo XIX marca un alto contraste, 
y 1871 asoma como el año en que se operó un punto de inflexión. Hasta entonces, 
todavía era posible modular una versión de la ciudad que reivindicara sus progresos 
materiales, soslayara por completo sus dilemas sanitarios e higiénicos y, de manera 
consecuente, se refiriera a la vida animal solo para exaltar su valoración como 
capital económico y herramienta para fines humanos. Así ocurre en “El progreso de 
diez años”, un balance optimista de la década que acababa de concluir, publicado 
por el diario La República en enero de 1871. En este texto, Buenos Aires se alza 
como la ciudad de las transformaciones sustanciales: la que contaba con un 
flamante Banco de la Ciudad, la que había fomentado la proliferación de la prensa 
libre, pasando de cuatro a veinticinco diarios en español; la que, por medio de 
“nuevas líneas de vapores transatlánticos”, había entrado en conexión inmediata con 
las grandes urbes de occidente y multiplicado por tres los beneficios del comercio; 
la que, en definitiva, lideraba y capitalizaba mejor el progreso experimentado por el 
país en su conjunto. Dentro de ese cuadro auspicioso, la mirada que se arrojaba 
sobre los animales era unidimensional, recortada en su condición de capital 
económico, de un útil disponible para propósitos y necesidades humanas. Así, por 
ejemplo, el artículo recupera las cifras crecientes que registró la exportación de 
productos de origen animal dentro del período contemplado: de ingresos por 
911.000 pesos por la venta de lana y cueros de carnero, y 245.000 por la venta de 
sebo en 1860, el puerto de Buenos Aires pasó a registrar 3.053.000 y 2.005.000 
pesos respectivamente diez años más tarde.  A la par, también reivindica los 
servicios del ganado equino como motor biológico de la vida urbana: entre 1860 y 
1870, la ciudad había cubierto setenta millas con un servicio de tranvías a tracción 
de sangre que facilitaba la circulación de bienes y personas por las calles porteñas.  

“El progreso de diez años” vio la luz el 3 de enero de 1871. Veinticuatro días 
más tarde, se declaraba el primer caso oficial de un brote de fiebre amarilla que 
asolaría a la ciudad durante varios meses. Lejos estaba de ser la primera vez que 
Buenos Aires se enfrentaba a una epidemia; las más recientes, de hecho, databan 
de 1867 y 1868, años signados por la recurrente y prolongada visita del cólera. Sin 
embargo, la magnitud de contagios y muertes que se registrarían entre enero y junio 
de 1871, sumada a la cercanía de aquellas oleadas de cólera que habían cerrado la 
década anterior, generalizaron la convicción de que el retorno de la fiebre amarilla 

 
13 La difusa definición del concepto de higiene pública, así como las indeterminaciones que desdibujaban las fronteras 

de su campo de acción real, se extendieron, por contagio, al calificativo derivado de higienista. Como señala Mariano 
Fiquepron, cabría definir como tal a “filántropos, políticos, periodistas, químicos, farmacéuticos y médicos que 
opinaban sobre temas vinculados con la higiene con igual grado de autoridad”. Sin un núcleo teórico claro y 
compartido, la corriente desempeñó un papel fundamental en las transformaciones urbanas de Buenos Aires a partir 
de una serie de principios y diagnósticos más o menos generalizados entre sus adeptos. Fiquepron, Morir en las 
grandes pestes, p. 37. 

14 Puiggari, ¿Debe la realización de las medidas higiénicas y sanitarse fiarse exclusivamente á las iniciativas de las 
Municipalidades?, p. 3.  



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

constituía el más terrible eslabón en una cadena de epidemias que continuarían 
azotando a la ciudad en tanto y en cuanto no se tomaran las medidas adecuadas. 
Así las cosas, medio año de epidemia bastaría para trazar en la historia de Buenos 
Aires lo que el historiador Diego Armus definió como “un parteaguas simbólico”,15 
una línea divisoria detrás de la cual ya no había lugar para figuraciones puramente 
optimistas y desembarazadas de las exigencias de la higiene pública, al estilo de “El 
progreso de diez años”. 

A partir de los meses iniciales de 1871, los principios de la higiene y la 
salubridad pública ganaron peso entre las requisitorias urgentes que la gestión de 
Buenos Aires debía cumplir para evitar que los anhelos porteños de modernidad 
urbana quedaran sepultados bajo el peso de una urbe caótica e insalubre. Como 
resultado, el paradigma higienista se erigió en una suerte de discurso orientador 
para transformaciones múltiples. En una tendencia alimentada por los interrogantes 
en torno a las causas últimas que propagaban la fiebre amarilla, la ciudad como 
artefacto y las normas y costumbres que definían el régimen urbano en su conjunto 
entraron en una generalizada revisión que abarcó prácticamente todas sus 
facetas.16 Calles, conventillos, cementerios, hospitales, letrinas y cárceles, 
escenarios en los que, de acuerdo a los custodios de la higiene, anidaban focos 
infecciosos, concentraron renovados esfuerzos por ejercer un mayor control sobre 
la materia biológica comprendida en o desprendida por cuerpos humanos. A la vez, 
el discurso oficial, la prensa y el higienismo multiplicarían sus advertencias acerca 
de la sobreabundancia perniciosa de otras vidas y otros restos: las vidas y los restos 
de los animales de la ciudad. El viraje de una perspectiva netamente económica y 
reivindicativa como la que circulaba a través de “El progreso de diez años” a otra 
que considerara a los animales eminentemente como problema higiénico fue 
inmediato. El contraste entre La República del 3 de enero de 1871 y lo que las 
mismas páginas publicaban unas pocas semanas después así lo evidencia. El 27 de 
febrero, vio la luz en ellas una nota titulada “Grandes focos a estinguir”, cuyo 
propósito era denunciar que los tres mayores núcleos de infección se encontraban 
dispuestos de manera tal que invitaban a sospechar que “se hubiera querido rodear 
a Buenos Aires de focos que lo exterminen”. Además de su condición de nocivos, lo 
que esos tres focos malsanos compartían era uno de los principales combustibles 
de su insalubridad: todos estaban tocados, en alguna medida, por la corrupción de 
materia animal. El principal de ellos era el Riachuelo, “corrompido hasta tres varas 
de su fondo, por los residuos de los saladeros”. El segundo, el depósito de basuras, 
donde los desechos de la ciudad se acumulaban en “un estado de fermentación que 
asfixia el aire”, formando una montaña de desperdicios usualmente coronada por 
“ratas, perros, gatos y cuanto animal muere en la ciudad”. Finalmente, los mataderos 
públicos, al norte y al sur, completaban la tríada: “no se ha querido aún formar un 
matadero en forma. A este respecto estamos tan adelantados como en los tiempos 
de Adán”. 

Ninguno de los males señalados por La República representaba una novedad 
para 1871. Olores, colores, usos económicos y rastros callejeros marcan los nudos 

 
15 Armus, El descubrimiento de la enfermedad como problema social, p. 509.  
16 Incluso para finales del siglo, la causa de la fiebre amarilla se hallaba todavía en discusión. Aunque ya en 1881, el 

médico cubano Carlos Finlay había apuntado hacia el mosquito Aedes aegypti como agente transmisor, faltarían 
todavía veinte años para que su investigación fuera considerada por la comunidad médica. 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

problemáticos que la intromisión de los animales en la vida de Buenos Aires había 
asentado en la historia y el imaginario urbano durante décadas de descripciones 
disgregadas y políticas públicas malogradas. Si también en este aspecto la gran 
epidemia supuso un antes y un después, se debió a la simultaneidad e intensidad 
con que esos mismos dilemas fueron abordados. Como no había ocurrido hasta el 
momento, los diagnósticos ofrecidos por el higienismo, las medidas paliativas 
intentadas por las autoridades y las continuidades, réplicas y distorsiones que unos 
y otras proyectaban en la prensa periódica se alineaban para señalar la acumulación 
de materia orgánica animal como una responsable directa de una crisis sanitaria 
sin precedentes. De ahí en más, recrudecería, a la par de la epidemia misma, una 
percepción de la vida animal atravesada por el signo de la amenaza, un modo de 
pensarla y figurarla que conjugaba viejos y nuevos temores y que, en lo sucesivo, 
legitimaría políticas públicas desplegadas para recluirla, excluirla o exterminarla. 

Si en 1871 se erigía un tabique histórico que dividía destinos posibles para 
Buenos Aires –la perpetuación de la insalubridad y la precariedad colonial o la 
concreción plena, saludable e higienista de una verdadera transformación urbana–
, la necesidad urgente de consolidarla como ciudad habitable y la pretensión de 
elevarla al estatus de metrópoli moderna parecían atadas a una ya impostergable 
reformulación en los modos de inscribir, regular o marginar a la fauna que la 
atestaba, pero también la hacía funcionar y subsistir. A medida que arreciaron los 
contagios, las alarmas que se habían ido instalando de manera dispersa a lo largo 
del siglo se encendieron en simultáneo, mapeando en las páginas de diarios y 
revistas un escenario urbano que revelaba a la materia animal como una amenaza 
omnipresente y a Buenos Aires como un reducto sitiado por ella en un sentido casi 
literal. Como “Grandes focos a estinguir” permite deducir, los establecimientos 
vinculados con la producción de carne levantaron, en este contexto, las mayores 
sospechas. Los juicios más severos cayeron sobre la industria saladeril, la misma 
que hasta mediados del decenio anterior todavía parecía representar las mejores –
y casi únicas– posibilidades de desarrollo industrial para el país. Más allá de alguna 
apología solitaria, y de desacuerdos o matices en las soluciones propuestas, la 
mirada predominante sobre los saladeros de Buenos Aires se alineó con la 
evaluación que hace de ellos Nicolás Avellaneda (ministro de Instrucción Pública y 
futuro presidente) en su artículo “Higiene pública”: los saladeros eran el pináculo de 
la amenaza animal, una usina que la reunía y distribuía a través del aire, con “los 
olores mefíticos” emanados de la “acumulación de materia animal”, y del agua, con 
“la sangre y los líquidos” que se mezclaban en el Riachuelo.17 Apenas menos 
recurrentes eran los embates de la prensa diaria contra el estado de los mataderos 
públicos. El 15 de marzo, La Nación dedicó una extensa crónica a reseñar el estado 
de insalubridad en que se efectuaban las faenas diarias en estos establecimientos: 

 
Restos de carne, entrañas diseminadas, derramando sus líquidos corrompidos, fetos 
mórbidos que se liquidan a su turno, se hallan esparcidos en una vasta extensión de terreno, 
cubiertos de insectos asquerosos que se alimentan de ellos y forman una ola viviente. La 
sangre y las materias animales empapan incesantemente la tierra y se pudren al aire libre. 
[…] Es la putrefacción animal genuina, sin mezcla, en todo a su insoportable intensidad.  

 

 
17 Avellaneda, Higiene pública, p. 356. 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

A la vez, así como proliferaba en sus contornos y centros de producción, la 
amenaza animal también penetraba en las arterias internas de Buenos Aires. Uno 
de sus medios de ingreso se encarnaba en los roedores: según “La mortalidad y sus 
causas”, que vio la luz en La Nación del 5 de marzo, la vía pública porteña se 
encontraba “minada de enormes ratones, que cruzan la ciudad en todos sentidos, 
entran y salen por los albañales, reducidos a una casi domesticidad”. La fauna 
verdaderamente domesticada, por su parte, también podía ser destinataria de 
reparos y sospechas. En La República del 8 de febrero, se responsabilizaba a 
caballos y perros sueltos de dejar “sobre la superficie de las calles […] bajo la forma 
de una torta o de un altiñique, y de olor más o menos amoniacal”, una cantidad 
nociva de excrementos que el deficiente servicio de limpieza y los perezosos 
vecinos solían ignorar, dando lugar a nuevos “miasmas venenosos que entran por 
la respiración a infeccionar el cuerpo humano”. 

Apenas la fiebre amarilla dio muestras fehacientes de hallarse en retirada, 
con su recuerdo todavía fresco y el dogma higienista plenamente legitimado, tanto 
el gobierno provincial como la gestión municipal se aprestaron a diseñar espacios 
institucionales y políticas públicas que corrigieran los focos de infección sobre los 
cuales la prensa periódica había discurrido largamente en los meses previos. De 
cara a esa tarea, la percepción generalizada de que Buenos Aires padecía una 
amenaza animal impactó de lleno en las decisiones de las autoridades, y se tradujo 
no solo en la replicación del mismo diagnóstico en discursos oficiales, sino, además, 
en una batería de nuevas instituciones, ordenanzas, leyes y proyectos estatales que, 
en nombre de la higiene y el orden público, compartieron el objetivo común de 
regular los espacios y prácticas vinculados con los animales para mitigar sus 
efectos nocivos, restringir sus alcances e, incluso, en ocasiones, propiciar su 
exclusión o eliminación. Tomando en préstamo un término que Chris Philo utiliza 
para referirse a la Londres de mediados del siglo XIX, podría decirse que la 
respuesta de Buenos Aires a la amenaza animal que la asediaba fue impulsar una 
enérgica “agenda antianimal”, que se desplegó en suelo porteño a partir de 1871 y 
se proyectó con intensidad durante las siguientes décadas.18 

Casi como una validación oficial de las embestidas de la prensa, tras una 
suspensión temporal de las faenas en plena epidemia, una ley provincial de 
septiembre de 1871 dictaminó la expulsión definitiva de los saladeros de la ciudad. 
Se trataba de una medida que marcaba un contraste significativo con las estrategias 
adoptadas tras el paso de brotes epidémicos anteriores. El cese momentáneo de 
actividades, decretado el 14 de febrero de 1871, había repetido un procedimiento ya 
aplicado durante la fiebre amarilla de 1857 y el cólera de 1868. Más allá de que su 
eficacia parece haber resultado cuando menos discutible, la ley de expulsión de 
1871, al volver definitivo lo temporal, reconocía tácitamente el límite sanitario que 
la ciudad acababa de traspasar y ensayaba, por consiguiente, una respuesta drástica 
y diferencial.19 A la vez, representaba un primer punto alto de la incipiente agenda 

 
18 Philo, Animals, Geography, and the City, p. 657. 
19 La expulsión de los saladeros agitó opiniones encontradas, incluso en el mismo marco discursivo que los había 

condenado con vigor durante la epidemia. Es cierto que sectores mayoritarios de la prensa periódica y una línea de 
opinión dentro de la Revista Médico-Quirúrgica insistían en el proyecto de dispersar los saladeros o de concentrarlos 
en Ensenada, siempre bajo un régimen sanitario más estricto. No obstante, también lo es que otras voces deslizaban 
la sospecha de que una medida como el traslado solo conseguiría distribuir la corrupción animal en nuevos parajes y 
nuevos cursos de agua, y que, por lo tanto, era preferible nuclearlos donde el brazo de las autoridades, una vez 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

antianimal, al atacar el rubro de la actividad económica que había quedado asociado 
de manera más taxativa a las causas de la gran epidemia que la ciudad acababa de 
padecer. Por último, anticipaba otro rasgo del tejido de políticas públicas que 
comenzaba a diseñarse en torno a la amenaza animal: sin obviar la intensificación 
del combate contra las plagas urbanas y la aplicación de metodologías innovadoras 
en ese campo, la agenda antianimal se enfocó especialmente sobre los animales de 
producción y los espacios y prácticas económicas que los involucraban, con suerte 
dispar, pero también con mayor vigor que en décadas anteriores. Su objetivo 
primordial: extremar el control humano sobre los animales ya sometidos a ciertas 
formas de control, animales útiles a los que, al menos de momento, resultaba 
imposible reemplazar o poner a gran distancia de las áreas urbanas más 
densamente pobladas. Si, en el largo plazo, la agenda antianimal alimentaba el 
proyecto higienista de una ciudad vaciada de animales, por completo triunfante en 
su guerra contra las alimañas, capaz de compartimentar al ganado en 
establecimientos cerrados o de remitirlo más allá de sus fronteras, en la inmediatez 
se tradujo en normativas que buscaron aceitar la vigilancia permanente y practicar 
formas menos concluyentes del distanciamiento y la marginación. En 1872, el 
informe que el Inspector de Higiene y Riberas de la ciudad presentó ante la Comisión 
Municipal declaraba la voluntad de ejercer una “constante vigilancia” sobre los 
establecimientos insalubres que se dispersaban por el trazado urbano, entre los que 
predominaban, por amplia mayoría, aquellos vinculados con la materia animal.20 Un 
año después, una ordenanza decretaba que “ningún taller de curtiembres” podría 
“ser establecido en el municipio dentro de un radio menor de treinta cuadras de la 
plaza principal”,21 en una decisión que se repetiría, trece años más tarde, a propósito 
de las chancherías y fábricas de embutidos, empujadas hacia “el perímetro 
comprendido entre las calles Rioja y Europa hasta Caseros y el límite del 
municipio”.22 En 1873, la preocupación por la calidad de los alimentos de origen 
animal, sobre todo de la carne vacuna y la leche, daba impulso a la creación de la 
Oficina de Inspección de Sustancias Alimenticias y Medicinales,23 que navegaría 
entre limitaciones presupuestarias durante una década hasta acabar 
consolidándose como parte de las atribuciones de la Oficina Química, instituida en 
1883. Ese mismo año, vio la luz un “Reglamento de Tambos” dictado por la 
municipalidad, en el cual se estipulaban requisitos edilicios, higiénicos, de 

 
dedicado con convicción a la defensa de la salud y la higiene, pudiera volverse más robusto. Entre los apellidos que se 
encolumnaban detrás de esa propuesta destaca el de Pedro Mattos, quien, además de colaborador de la revista, era 
miembro del Consejo de Higiene Pública. 

Por otra parte, la ley provincial que estipulaba la expulsión de los establecimientos saladeros de la capital y las orillas 
del Riachuelo siquiera supondría un punto final para la problemática misma que atacaba. Graciela Silvestri remarca 
que la medida no tuvo el mismo alcance en Barracas al Sur, donde sus faenas −y, por lo tanto, su contaminación de 
las aguas− encontrarían una sobrevida de varios años. Silvestri, El color del río, p. 171. 

20 Memoria de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente al año 1872, t.II, p. 165. 
21 Memoria de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente al año 1873 , p. 45. 
22 Memoria de la Intendencia Municipal 1890-1892, p. 246. A propósito de estas medidas, el cotejo de sucesivos informes 

municipales adjuntados en las memorias de gestión correspondientes demuestra que su acatamiento, en lo inmediato, 
no fue total, pero también que las inspecciones y clausuras de establecimientos situados en localizaciones prohibidas 
fueron moneda corriente, por lo menos hasta la última década del siglo XIX. Esa política de vigilancia sostenida y su 
efecto directo y más o menos sostenido sobre el retroceso territorial de actividades consideradas insalubres marca 
una diferencia nítida con el fracaso cosechado en el pasado en la puesta en práctica de restricciones similares. 

23 Memoria de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente al año 1873 , p. 264. 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

producción y cuidado de los animales.24 Antes del final de la década, en 1887, la 
inspección veterinaria se unificaría en un nuevo reglamento, el de la “Inspección de 
mataderos, mercados, tambos y establecimientos de expendio de artículos 
alimenticios”, también bajo el contralor de la Oficina Química.25 En 1891, llegaría el 
turno de las caballerizas, objeto de una ordenanza que estipulaba “todas las medidas 
de higienización y aereación indispensables para este género de establecimientos”, 
y que iba acompañada de una medida complementaria para asegurar la extracción 
del estiércol “dos veces por día en invierno y tres en verano, como mínimo”.26 

Aglutinar conceptualmente esa dispersión de iniciativas de magnitud 
variable y éxito dispar bajo la denominación de agenda antianimal no implica 
adosarles un carácter cohesivo, coordinado, ni presentarlas como el fruto de una 
planificación a largo plazo. Por el contrario, supone un modo de remarcar que, 
incluso en ausencia de un plan general, a pesar de las alteraciones en los 
paradigmas de la medicina y la higiene pública, o de los cambios de actores 
individuales, de circunstancias coyunturales y de sistemas políticos, la 
preocupación por la amenaza animal mantuvo una vigencia consistente dentro del 
temario de la gestión municipal y la opinión pública durante las décadas de 1870 y 
1880, para empezar a decrecer sobre el final del siglo XIX y verse gradualmente 
desplazada del foco de atención recién en el decenio inaugural del nuevo siglo.27 
Desde luego, la aplicación de cada reglamento u ordenanza y la eficacia de cada 
nuevo ámbito institucional creado podrían evaluarse de manera independiente, 
contemplando, además, otros factores. Por caso, la misión de distanciar los tambos 
del núcleo urbano avanzaría a pasos agigantados recién cuando la industria láctea 
alcanzara un nuevo estadio de tecnificación y la inserción de vagones refrigerados 
en los trenes permitiera conservar la leche en buen estado durante traslados de 
mayor extensión. Las sucesivas estrategias desplegadas por la municipalidad con 
vistas a reducir la población de perros callejeros, por su parte, no pueden ser 
pensadas por fuera de otro fenómeno contemporáneo: la masificación de un 
concepto de mascota como animal del hogar que dividía a perros errantes y 
sacrificables de otros valiosos, apreciados en términos sentimentales, simbólicos, 
pero también económicos, y destinaba a estos últimos a quedar contenidos –en un 
doble sentido– dentro del ámbito privado. Finalmente, en torno a la abundancia de 
caballos en la vía pública, las disposiciones municipales únicamente pudieron 

 
24 Memoria de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente al año 1883, p. 25. 
25 Memoria de la Intendencia Municipal de la Capital de la República correspondiente al año 1887 , p. 219. 
26 Memoria de la Intendencia Municipal 1890-1892, p. 363. 
27 Aunque originalmente asociada a la diagnosis higienista que se desprendía de la teoría miasmática, la agenda 

antianimal subsistiría incluso luego de la llegada de la bacteriología al Río de la Plata. Ya durante la década de 1880 
“microbios, gérmenes y bacterias” se transformaron en conceptos capaces de promover “nuevas hipótesis 
diagnósticas y nuevas terapias”. A partir de entonces, el higienismo reacondicionó su discurso a los nuevos cánones 
médicos, entretejiendo el combate del enemigo novedoso e “invisible” con el que ya venía librando contra el “enemigo 
conocido, la suciedad superficial”. Si anteriormente los malos olores eran considerados las fuentes de la insalubridad, 
ahora se reconvertían en índices que las delataban. En otras palabras, los rastros de suciedad animal en la ciudad 
pasaron de miasmas peligrosos a focos sospechosos de concentrar bacterias y microbios, revistiendo una más 
indirecta, pero igual de alarmante naturaleza amenazadora. Armus, El descubrimiento de la enfermedad como problema 
social, p. 546. 

En otro orden de cosas, para un análisis centrado en las variaciones que experimentó el régimen municipal porteño a 
fines del siglo XIX, y, en términos generales, en los modos de concebir y ejercer el gobierno de la ciudad, ver “Gobernar 
la Buenos Aires federalizada: entre el municipio doméstico y la ciudad orgánica”, en Gobernar Buenos Aires. Ciudad, 
política y sociedad, del siglo XIX a nuestros días, de Landau (2018). 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ensayar medidas paliativas (limpiar sus excrementos, extraer ejemplares muertos 
con la mayor celeridad posible, regularizar la condición de las caballerizas) hasta 
que la irrupción de nuevas tecnologías (el tranvía eléctrico y los vehículos a motor) 
facilitaron la sustitución del más útil de los animales útiles como motor biológico de 
la ciudad. Tampoco conviene soslayar el alcance irregular de la agenda antianimal 
en la geografía urbana, porque la zona de impacto directo que buscaba, por regla 
general, se recortó en torno al centro tradicional de la ciudad, mientras que su onda 
expansiva perdía fuerza conforme se amplificaba hacia los suburbios, donde la 
aspirante a metrópoli moderna empezaba a desgranarse en quintas, granjas y  
baldíos, y donde las modalidades tradicionales de cohabitación con y de explotación 
de los animales mostraban una vigencia contundente.  

Así las cosas, con sus avances, retrocesos y derrotas a cuestas, con todo lo 
que tuvo de planificación y de improvisación, de iniciativas coordinadas o 
espasmódicas, el logro más nítido que cabría concederle a la agenda antianimal 
consiste en haber logrado revertir, para la primera década del nuevo siglo, la imagen 
de Buenos Aires que se había erigido en torno a la epidemia de fiebre amarilla de 
1871. En efecto, hacia 1910, ya no predominaba en los discursos sobre la ciudad la 
percepción de que una amenaza animal sitiaba a Buenos Aires, sino que, al 
contrario, sobrevolaba la percepción de que Buenos Aires había sido capaz de 
desplegar los mecanismos apropiados para levantar sitio alrededor de la amenaza 
animal. Para advertir ese giro, resulta propicio contraponer los repertorios 
culturales de representación urbana que predominaban en 1871 con los del 
Centenario de la Revolución de Mayo, otro momento álgido de descripciones e 
imaginaciones centradas en la ciudad. Si, en 1871, la ciudad agonizante y en ruinas 
corroía las estampas de progreso que fijaba la prensa periódica, el Centenario volvía 
a alimentar, sin dudas con mejores fundamentos, las versiones de una Buenos Aires 
próspera, pujante y más emparejada en sus índices de modernidad con las grandes 
metrópolis de occidente. En ese sentido, no es casual que, entre la sumatoria de 
logros que la encumbraban, Georges Clemenceau, uno de sus cronistas foráneos 
más destacados, haya apuntado la capacidad de “satisfacer las exigencias de las 
reglas de una buena higiene municipal”.28  

A partir del umbral histórico que significó la epidemia de fiebre amarilla, la 
tarea de regular el flujo de materia animal que anidaba y circulaba por Buenos Aires 
se integró con relativa estabilidad a las atribuciones inherentes al gobierno de la 
vida –humana y animal– en la ciudad. En ese sentido, la agenda antianimal introdujo 
nuevas lógicas espaciales, mecanismos institucionales y matrices discursivas en el 
marco de los desplazamientos materiales y simbólicos que los animales de Buenos 
Aires afrontaron entre fines del siglo XIX y comienzos del XX. O, en otros términos: 
la agenda antianimal impulsó una reconfiguración en las articulaciones entre vida 
animal y política. Esa reconfiguración, a todas luces, debe entenderse como el 
ejercicio de una política sobre los animales en el más estricto de los sentidos. Ni 
política de los animales, ni política con los animales, puesto que no se trataba de 
reconocer una politicidad en vivientes no humanos, de asumirlos como una forma 
de vida otra que, no obstante, podía integrarse a una vida en común, o de explorar 
formas de interacción que habilitaran el rediseño conjunto de los espacios 
cohabitados. Muy por el contrario, lo que la agenda antianimal imponía era otra 

 
28 Clemenceau, La Argentina del Centenario, p. 19.  



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

expresión del sometimiento, de la lógica de la disponibilidad y la posesión que 
legitimaba la instrumentalización de los animales. Después de todo, los propósitos 
y estrategias que caracterizaron a las intervenciones políticas condensadas en la 
agenda antianimal no identificaban en los animales ni actores ni destinatarios, sino 
problemas a erradicar con vistas a alcanzar dos grandes objetivos: construir un 
espacio habitable, la Buenos Aires moderna, y conservar la salud de una población 
para habitarlo, la población humana. Para eso, los animales debían vivir y morir de 
acuerdo a necesidades humanas: recluirse, retraerse del espacio público, 
conservarse y reproducirse por su valor como forma del capital, ser expulsados del 
espacio urbano o exterminados en él, en nombre de la higiene, la cosmética y la 
organización de la ciudad. 

Por la naturaleza de las políticas en cuestión, pueden hacerse extensivas al 
caso porteño algunas de las conclusiones que Nádia Farage extrae al estudiar el 
proceso de modernización e higienización que Rio de Janeiro atravesó a comienzos 
del siglo XX: la imposición de un ideario higienista y sanitario como pieza crucial 
para el proyecto de construir una ciudad moderna sumergió a los animales en 
dispositivos de control que alteraban sus procesos vitales, y que deben ser leídos 
“en el cuadro más amplio de la biopolítica estatal”.29 Eso no implica, no obstante, 
que los mecanismos biopolíticos hayan actuado de manera indiferenciada frente a 
la población humana y la población animal. Desde luego, los animales quedaron 
comprendidos dentro de los engranajes del régimen biopolítico en formación, pero 
no lo hicieron en los términos de una población cuyos procesos vitales el gobierno 
de la ciudad moderna debía administrar, regular, para proteger; es decir, la función 
del biopoder para con ellas no consistió en hacerlas vivir, o, cuando menos, hacerlas 
vivir no constituyó un fin en sí mismo. Más bien al contrario, los animales cayeron 
del lado de ese otro ejercicio que contrabalancea el sistema biopolítico, el dejar 
morir, al que Foucault ligó estrechamente con el desarrollo del racismo moderno: 
“la muerte, el imperativo de muerte, solo es admisible en el sistema de biopoder si 
no tiende a la victoria sobre los adversarios políticos sino a la eliminación del 
peligro biológico y al fortalecimiento, directamente ligado a esa eliminación, de la 
especie misma o la raza”.30 Más aún: el despliegue de tecnologías biopolíticas sobre 
la población animal no conculcó en ninguna medida el derecho de hacerlos morir, 
sino que perpetuó su condición de vidas desnudas, sacrificables. Lejos de 
convertirlos en vidas protegidas, las políticas de vida y muerte que Buenos Aires 
volcó sobre sus animales en ese período crucial de entresiglos perseguían el 
objetivo primordial de resguardar de la amenaza animal a las verdaderas vidas 
protegidas, las humanas. 

 

2. Como perros y gatos (anarquistas). Fábulas políticas 
de la modernidad 

Entre el fin del siglo XIX y el comienzo del XX, Buenos Aires superpuso la 
aceleración de los procesos que conducirían a la marginación física de su fauna 
urbana con la diversificación y el crecimiento exponencial de otra población 

 
29 Farage, No collar, No master, p. 2.  
30 Foucault, Defender la sociedad, p. 231.  



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

zoológica: la de los animales figurados, representados, simbólicos, que se 
reproducían en imágenes y anidaban en el lenguaje, el papel y la imaginación. Desde 
1871 en adelante, la prensa periódica, en sus múltiples formatos, operó a la manera 
de una usina discursiva que acompañó y, en gran medida, movilizó el 
posicionamiento de la vida animal en la agenda política y cultural porteña. La 
percepción de los animales en los términos de una amenaza y las respuestas 
discursivas, normativas e institucionales que se esbozaron a su alrededor 
mantuvieron en las páginas de diarios y revistas una relevancia sostenida durante 
las décadas finales del siglo XIX, para comenzar a retraerse cuando el nuevo siglo 
ofrecía indicios de que el peligro tendía a desactivarse. En ese punto, otras 
versiones de la vida animal se encontraban, por el contrario, en ascenso.  

Un objeto propicio para explorar esas inscripciones culturales heterogéneas 
es el semanario ilustrado Caras y Caretas, fundado en agosto de 1898. A través de 
una combinación de textos e imágenes sensibles al (y modeladora del) interés 
masivo de sus lectores, la red de sentidos y representaciones que la revista tejió en 
la sucesión de sus números acabó por capturar una fauna exuberante y diversa, en 
la que convivieron animales reales e imaginarios, domésticos y exóticos, diminutos 
y colosales, presentados como amenazas para la higiene pública y como objetos 
para la diversión y el asombro, cautivos en las jaulas del zoológico de Palermo y 
fabricados en madera o papel, fotografiados en una exposición europea y dibujados 
en una caricatura, tira cómica o ilustración alegórica.31 Incluso las estrategias 
practicadas en los avisos publicitarios se sumaron con frecuencia a esa tendencia: 
en muchos casos, una estampa más o menos adorable o feroz acompañaba el 
anuncio de un producto con el que establecía alguna clase de vínculo, directo, 
remoto o marcadamente artificial. Así, que dos lobos flanqueando a una figura 
femenina compusieran la ilustración que completaba el anuncio de ginebra Wolfe 
puede entenderse como un evidente jugueteo con el nombre del producto a 
promocionar. En cambio, la elección de un chimpancé de galera y bastón que fuma 
mientras recibe el abrazo de una hembra ataviada con aretes y moño para la 
publicidad de habanos Monterrey solo puede explicarse por el encanto que los 
primates no humanos cosechaban en estratos diversos del público en los años de 
entresiglos. Todavía más singular –y, cabría decir, más desconcertante– resulta la 
utilización de unos cachorros de gato para anuncios de la marca de cigarrillos 
Vuelta Abajo. En ausencia de un correlato entre la imagen escogida y el producto 

 
31 Un breve y sintético repaso por la copiosa serie de materiales vinculados con la vida animal que Caras y Caretas puso 

en circulación da cuenta de esa heterogeneidad. Así, por ejemplo, además de notas e imágenes dedicadas a los 
mataderos públicos, los flamantes frigoríficos o la industria de la leche, las sucesivas ediciones del semanario 
incluyeron también artículos sobre la protección de los animales, como “El doctor Albarracín y las corridas de toros” 
(7/1/1989); crónicas de espectáculos, como “Niños y payasos” (5/8/1899), que describe una rutina circense del Teatro 
San Martín en la que participan perros y ponis; numerosas páginas dedicadas al Jardín Zoológico de Buenos Aires y a 
los más llamativos ejemplares que se iban incorporando a su colección, o instrucciones acerca de “Cómo hacer 
juguetes con cartulina” (2/8/1902) y cómo fabricar “Un jardín zoológico barato” (17/6/1905), dos “Páginas infantiles” que 
proponen la fabricación casera de pequeñas figuras animales. Asimismo, se replicaron notas sobre curiosidades 
zoológicas que, con el afán de despertar el asombro de los lectores, oscilaron entre, por ejemplo, la descripción de 
“Animales liliputienses” (15/8/1903) y una crónica sobre “La caza de la tortuga gigante” (12/12/1903). En una línea similar, 
el mismo número de Caras y Caretas podía contener una entusiasta descripción de familias de ranas tan exóticas que 
merecían el calificativo de “fantásticas” (20/6/1908: 28) y un breve relato ficcional protagonizado por una criatura 
fantástica en otro sentido: “La Esfinge” (20/6/1908). Incluso Horacio Quiroga, uno de los cuentistas más importantes 
del período, publicó –con su firma o con el seudónimo de Fragoso Lima– cuentos protagonizados por animales, tales 
como “Las fieras cómplices” (1908) o “El mono que asesinó” (1909). 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

que se buscaba instalar en el deseo de los consumidores, publicidades como estas 
últimas dejan intuir un implícito reconocimiento del imán visual que las figuras 
animales solían representar para la mirada de los lectores.  

La colección zoológica que se multiplicaba en el semanario más popular de 
Buenos Aires también se propagó a través de relatos de factura y extensión 
diversas. Dentro de ese catálogo disperso, me interesa explorar un conjunto de 
narraciones que, de distintas maneras, abrevaron en los procedimientos 
tradicionales de la fábula, para focalizar, sobre todo, en dos de ellas que, por su 
balance entre el repliegue hacia la tradición y la vocación de abarcar temáticas de 
actualidad, admiten ser catalogadas como fábulas políticas en el más lineal de los 
sentidos. Se trata de ficciones breves, protagonizadas por animales 
antropomorfizados, que reformulaban el molde narrativo austero y rígido de la 
fábula para convertirlo en instrumento de opinión (y cabría decir, bajada de línea) 
acerca de asuntos de la praxis política local e internacional de estricta actualidad.  

A fines del siglo XIX, los textos de la tradición fabulística –asociada a los 
nombres de Esopo, Fedro, Trueba y Campoamor, entre otros– circulaban con 
asiduidad por canales que se expandían y diversificaban al ritmo de una creciente 
alfabetización de la población, con los lectores infantiles por principales 
destinatarios.32 La propia Caras y Caretas trabajaba sobre ese antecedente cuando 
ofrecía ficciones breves, de moraleja explícita o muy evidente, que apuntaban 
alternativamente al público adulto y al infantil, o a ambos en simultáneo, retomando, 
reformulando y, en ocasiones, forzando patrones retóricos y narrativos 
preestablecidos, con dosis de innovación estructurales o temáticas.  

Parte del éxito de ventas del semanario radicó en su capacidad para 
interpelar a distintos estratos del público lector a través de un abanico de 
estrategias que iban desde el carácter misceláneo de sus textos a la amplitud de 
registros que podían convivir en sus páginas, pasando por las innovaciones que 
introdujo en los usos de la imagen y en las técnicas periodísticas. La apropiación y 
reformulación de los patrones narrativos y retóricos de la fábula constituyó, en ese 
sentido, un recurso transversal, que, con variaciones mínimas, aunque 
significativas, persiguió destinatarios más indeterminados o más específicos. Para 
capturar la atención de los más pequeños del hogar, el semanario hizo oscilar –de 
maneras no siempre equilibradas– algunas de sus reversiones entre la función 
didáctica y el mero divertimento.33 Otras, en cambio, por sus temas y sus tonos, 

 
32 Szir, Infancia y cultura visual, p. 95.  
33 Menciono, a modo de ejemplo, dos aproximaciones al territorio de la fábula claramente dirigidas hacia lectores 

infantiles. El 7 de noviembre de 1908, José Luengo, quien se ocupó en varios números de las “Páginas infantiles”, publicó 
“El ratón”, un relato breve sobre dos roedores hambrientos que acaban en las garras de un gato por pelear entre ellos 
en lugar de colaborar en su búsqueda de alimento. A modo de desenlace, el felino que los caza y que, a todas luces, 
acabará comiéndolos, decide obsequiarles una última lección, inútil para los personajes en esta circunstancia límite, 
pero valiosa para los lectores: “—Vaya amigos (…) ¿es primero comerse un poco de queso ó evitar que nos sorprenda 
el enemigo? ¿Hay que olvidar la defensa de la vida con tal de dar gusto al estómago?―”. Más autoconsciente y explícita 
resulta la operación sobre la tradición y estructura de la fábula que despliega “El caracol y la tortuga”, un poema 
narrativo publicado el 18 de enero de 1908, también en las “Páginas infantiles”, y firmado con las crípticas iniciales P. 
P.. Desde el título, el texto juega a reversionar la clásica fábula de la liebre y la tortuga, a través de una continuación 
en la que esta última se tornó presuntuosa con el resto de los animales. Se trata de una variante liviana, lúdica y 
circundante a la parodia, que abandona el propósito educativo para poner a la antropomorfización de personajes 
animales al servicio del humor y el entretenimiento, objetivo excluyente para muchos otros materiales del semanario 
que también apelaron al imaginario zoológico: relatos breves, historietas, caricaturas, juegos. 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

aspiraban a convocar la atención de lectores adultos. Las fábulas que califico de 
políticas se inscriben, desde luego, en este segundo conjunto. Como en el caso de 
las publicidades de cigarrillos decoradas con tiernos cachorros de gato, los relatos 
de Caras y Caretas que se aproximan a la tradición fabulística demuestran confianza 
en la plasticidad intrínseca de sus animales humanizados, en su capacidad 
simbólica, su potencial evocador y su simpleza figurativa para capturar franjas 
masivas y heterogéneas de lectores. Son, a todas luces, emergentes de un estado 
de la cultura, en relación con los imaginarios y narrativas de lo animal, que no se 
encontraba destinado a perdurar. Conforme avanzara el siglo XX, este tipo de 
apelaciones narrativas y retóricas se restringirían sensiblemente, hasta pasar a 
formar parte, sobre todo, “del decorado de la infancia”,34 junto con las tiras cómicas, 
las caricaturas y los juguetes zoomórficos. 

Pero las fábulas políticas, en particular, revelaban una confianza adicional, 
depositada, en este caso, en la factibilidad de reconvertir el dispositivo pedagógico 
y moralizador de la fábula en un instrumento apto para transmitir mensajes de 
índole política que dialogaran abiertamente con la coyuntura más inmediata, sobre 
la cual los lectores del semanario podían, en muchos casos, anoticiarse a través de 
las mismas páginas de la revista. Al respecto, el número de Caras y Caretas del 11 
de agosto de 1900 resulta ejemplar. En esa edición, el semanario ofreció un 
itinerario de lecturas heterogéneas hilvanadas por el tema común del anarquismo. 
El primer y principal hito de ese recorrido remitía a un suceso de candente 
actualidad: el asesinato del rey Humberto I de Italia, que había ocurrido en Monza el 
29 de julio. Desde entonces, la prensa argentina había estado atenta tanto a las 
novedades del caso como a las manifestaciones y homenajes que se sucedían en 
Buenos Aires, protagonizados, sobre todo, por los inmigrantes italianos que residían 
en la ciudad.35 A tono con la coyuntura, Caras y Caretas incluyó en esta edición una 
extensa cobertura de los funerales del monarca, ilustrada con fotografías de su 
catafalco y de algunas de las demostraciones públicas de luto que habían tenido 
lugar en suelo local. Además, con un leve desplazamiento de enfoque, también 
utilizó el hecho para reconducir la atención hacia un objeto más cercano y más 
indefinido: “El anarquismo en el Río de la Plata”, título y tema de un artículo que 
justificaba su pertinencia porque, según su párrafo inicial, “El alevoso asesinato de 
Humberto I, nueva víctima del anarquismo” había convertido “en asunto de palpitante 
actualidad todo lo que á aquella secta se refiere”.36 No obstante, más allá del tono 
encendido y categórico que lo inaugura, se trata de un texto que deambula en la 
ambivalencia. Por un lado, se ocupa de desmarcar a los libertarios vernáculos 
−reputados de “teóricos”, por oposición a los perpetradores del atentado− de las 
prácticas terroristas atribuidas a sus pares europeos.37 Por el otro, no cesa de 
reincidir en alusiones directas al carácter internacionalista del movimiento, en un 
gesto en el que Pablo Ansolabehere decodifica un intento “poco disimulado de 
llamar la atención sobre su peligrosidad y sobre la posibilidad real, más allá de las 

 
34 Berger, ¿Por qué miramos a los animales?, p. 26. 
35 En Cuando el anarquismo causaba sensación, Martín Albornoz se ocupa especialmente de las repercusiones de 

diferente orden que el atentado contra Humberto I cosechó en Buenos Aires durante varios meses. 
36 Caras y Caretas, 11/8/1900, p. 27. 
37 Caras y Caretas, 11/8/1900, p. 26. 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

19 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

declaraciones pacifistas de los libertarios locales, de que hechos como el asesinato 
de Humerto I puedan llegar a darse en cualquier lugar del mundo”.38 

Al enfoque estrictamente coyuntural sobre la violencia anarquista en el 
exterior y a la caracterización más o menos general del impacto que las ideas 
libertarias cosechaban en el medio porteño se sumaría una última pieza, ubicada al 
término de “El anarquismo en el Río de la Plata” para rematar la serie: un relato 
breve, firmado por Carlos María Ocantos, titulado “Anarquismo” y catalogado por el 
subtítulo “Fábula”.39 El doble paratexto anticipaba los dos marcos de referencia en 
que la ficción buscaba encuadrarse: por un lado, una forma narrativa puntual, 
tradicional y vigente; por el otro, la intertextualidad inmediata con otras páginas que 
la misma revista ponía a disposición del lector. Los protagonistas del relato de 
Ocantos son Sultán y Rabicorto, dos perros callejeros, compañeros de andanzas 
que rebuscan comida entre las sobras e intentan escapar de las purgas organizadas 
por la municipalidad, mientras atisban, de a ratos, la vida acomodada que llevan 
“otros seres de la misma especie, tan perros, al fin y a la postre, como ellos”.40 La 
combinatoria entre la “envidiosa contemplación del bienestar ajeno” y su propio 
“arrastrado vivir” convirtió a Sultán y Rabicorto en adeptos de una “amarga filosofía”, 
que trastoca su frustración en rencor hacia los congéneres más afortunados. En 
particular, Sultán y Rabicorto detestan a un galgo “burgués”, de familia adinerada, 
al que ven pasear a diario en compañía de un criado. Una tarde, incapaces ya de 
contener los impulsos agitados por el resentimiento, los animales atacan a un galgo 
“burgués” mientras daba uno de sus paseos, y acaban por despedazarlo “a 
mordiscos”. Como último acto de vileza, los cómplices deciden aprovechar la 
bonanza que el perro muerto dejó tras de sí, comiéndose su comida y descansando 
en su cama. Pero si la tapia que separa al jardín burgués de la calle no supone 
resistencia para la codicia de Sultán, que consigue traspasarla sin demoras, para 
Rabicorto, limitado por una pata coja, se torna un obstáculo insalvable. Al ver que 
su compañero lo deja atrás para disfrutar en soledad de las posesiones del galgo, 
Rabicorto amenaza con armar un alboroto capaz de despertar a la cuadra entera. 
El otro, dominado por la ambición, retrocede sobre sus pasos únicamente para dar 
un mordisco fatal al cómplice traicionado, antes de volver a retozar en el mullido 
almohadón de su primera víctima. 

Las crónicas que Caras y Caretas publicó el 11 de agosto de 1900 juegan 
con dos figuraciones del anarquismo: la del anarquista terrorista que amenaza la 
paz en Europa y la del anarquista vernáculo, menos temible, relativamente 
misterioso, todavía inclasificable. Apelando a una tercera figura, la del anarquista 
como un resentido social, el relato de Ocantos parece procesar ambas con el tamiz 
de la ficción para modelar su síntesis. Envidiosos y amargados por el rencor de 
clase, los anarquistas podían masticar su ira y filosofar sobre las inequidades del 
sistema social en posiciones más o menos marginales, pero la posibilidad de una 
deriva violenta estaría en ellos siempre latente.  Con un final sin sentencia 
aleccionadora que clausure la lectura y la resuma bajo la forma de la moraleja, 
“Anarquismo” se encolumna explícitamente en la tradición de la fábula porque 

 
38 Ansolabehere, Literatura y anarquismo en Argentina (1879-1919), p. 206. 
39 Escritor y diplomático argentino, la trayectoria literaria de Ocantos transitó, sobre todo, por la senda de la novela 

realista, que, para 1900, ya había empezado a recorrer con Quilito (1891). 
40 Ocantos, Anarquismo, p. 30. 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

20 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

esgrime el procedimiento de antropomorfización de personajes animales para 
vehiculizar una bajada de línea sobre el credo libertario. De manera calculada y poco 
sutil, los perros vagabundos y traicioneros de Ocantos venían a despojar a la prédica 
anarquista de toda posible pátina de nobleza, heroísmo o vocación por el bien 
común, y a reducirla al disfraz discursivo con que se investía una secta de 
perdedores potencialmente peligrosos, incluso para quienes, como Rabicorto, 
aceptaran unírseles. 

Por detrás de la operación de reducir el anarquismo a una filosofía amarga 
e hipócrita, la fábula de Ocantos deja intuir un temor más palpable en la realidad 
porteña que aquel que podían suscitar las crónicas de atentados extranjeros: el 
temor de las clases dirigentes a los conflictos que las ideas anarquistas pudieran 
generar en una sociedad marcadamente desigual, si acaso lograban algún grado de 
resonancia en sectores no necesariamente encolumnados del todo en su credo y 
sus prácticas. En la Caras y Caretas del 26 de julio de 1902, otra autoproclamada 
“Fábula en prosa”, titulada “Crimen inútil” y firmada por Severiano Lorente, se 
adentraría en esa dirección.41 Para ese entonces, el anarquismo ya había 
evidenciado su poder de gravitación en la organización del movimiento obrero, 
sobre todo a partir de 1901, al cumplir un papel crucial en la instauración de la 
Federación Obrera Argentina. En noviembre de 1902, a instancias de la flamante 
institución, ocurriría la primera huelga general de la historia del país. Entre un 
hecho y el otro, Lorente imaginaba una ficción en la que dos animales 
desempeñaban los roles de víctima y victimario, y en la que el anarquismo oficiaba, 
a la vez, como el combustible ideológico que motorizaba un crimen y como el veneno 
corrosivo que degradaba un sistema equilibrado y virtuoso. 

 En “Crimen inútil”, Gayarre es un canario de jaula que disfruta de una vida 
acomodada, como “todo un burgués”.42 La mirada condenatoria sobre el anarquismo, 
por su parte, encuentra su transposición ficcional a través de la figura de un gato, 
cuyo nombre, para reforzar la lectura en clave política, es Ravachol, en alusión 
directa al libertario francés.43 Un tercer elemento, la denuncia de los efectos 
corruptores que su difusión podía operar sobre la ignorancia y el temperamento 
maleable de los sectores populares, ocupa en este caso un lugar más importante 
que en el texto de Ocantos. Antes de que Ravachol entre en escena para perpetrar 
el atentado, el relato presenta a otros dos personajes, unos monigotes de lata que 
adornan la jaula de Gayarre y albergan hacia él un indisimulado rencor, por creerlo 
beneficiario de sus esfuerzos. El hogar inamovible de los muñecos humanoides es 
la cara exterior de “una rueda vertical, a modo de columpio”, dispuesta para que el 
canario pueda invertir la energía acumulada por no poder volar “en otra clase de 
fatiga”. Por un efecto mecánico y un propósito meramente decorativo, cada vez que 

 
41 De origen español, Lorente fue firma recurrente en Caras y Caretas, tanto en su rol de periodista como de narrador de 

ficciones breves. 
42 Lorente, Crimen inútil, p. 40.   
43 François Claudius Koënigstein, más conocido como Ravachol (el apellido de su madre), acumuló un variado prontuario 

–en el que, según Albornoz, se combinaron el robo, la falsificación de dinero y la profanación de tumbas– antes de 
cometer los atentados que lo conducirían a la guillotina y lo harían pasar a la historia como símbolo y mártir de las 
luchas anarquistas. Al respecto, Albornoz proporciona dos evidencias de la fama heterogénea que este personaje 
cosechó en Buenos Aires. Una de ellas, ilustra la resonancia del nombre dentro de las filas del anarquismo: en 1895, 
vio la luz en la ciudad el único número de un periódico anarquista que eligió por título La Voz de Ravachol. La otra, más 
pintoresca, da cuenta de proyecciones más masivas: dos caballos de carreras, uno en auge en el hipódromo porteño 
entre 1893 y 1896 y el otro entre 1902 y 1906, fueron bautizados Ravachol.  



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

21 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

el ave se entretiene corriendo y haciendo correr la rueda, un mecanismo simple 
agita a los monigotes, de tal manera que estos, adheridos a una suerte de manubrio, 
parecen ser los verdaderos impulsores del movimiento. A partir de esta premisa, el 
simbolismo traslúcido detrás del conflicto que organiza la narración no resulta más 
sutil que el nombre asignado al gato anarquista: la “condición proletaria” de las 
figuras humanoides hace germinar en ellos la convicción de que son sus méritos y 
esfuerzo −o, en otros términos, su fuerza de trabajo− los que ponen en marcha la 
rueda, para permitir a su ocupante burgués desplazarse, y no a la inversa. 
Finalmente, la secuencia se ve rematada por la explicación que el narrador 
encuentra para tales desatinos, en una formulación declamatoria y declarativa: 

 
con tanto oír hablar de la tiranía del capital; de las reivindicaciones obreras, y de que los 
burgueses chupan la sangre del pobre lo mismo que si fuese caña dulce, se les puso á los 
muñecos la cabeza como un bombo: y contagiados por esa oratoria de manubrio; sintieron 
que les nacía en el corazón una pasión de ánimo cien veces más dañina que un aneurisma: el 
odio al pobre pájaro. 

 
Incapacitados para entender un sistema que funciona únicamente por 

orbitar en torno al mérito burgués, los proletarios de lata, como los de carne y hueso 
que estaban próximos a protagonizar la medida de fuerza de noviembre, resultaron 
ser presa fácil para la retórica anarquista de Ravachol. Solo cuando, en un descuido 
de su dueño humano, el apetito felino haya destruido de un zarpazo el orden 
establecido, los monigotes podrán darse cuenta del error que cometieron al 
legitimar, con su rabia y su rencor, semejante crimen: en sus propios términos, 
mientras el canario vivía, ambos tenían “trabajo” y podían considerarse “factores de 
progreso”; ahora, por oposición, quedaban degradados a la “condición de 
desperfectos”. Por más que el repudiado “anarquista de cuatro patas” insista en que 
sus actos fueron traccionados por la voluntad de propiciar la “emancipación” de los 
muñecos, en vez de por egoístas “concupiscencias del estómago”, sus 
interlocutores descreen de su palabra. En una clausura ejemplar, la narración alerta 
a los lectores sobre el peligro de dejarse cautivar por las reivindicaciones sociales 
del anarquismo, al tiempo que ridiculiza las luchas del movimiento, reduciéndolas a 
una fatua pretensión por parte de sus adeptos de “echarla de mártir y regenerador, 
para salir retratado en los periódicos”.44 

La animalización del rival o enemigo político era una modalidad habitual de 
explotación simbólica de la vida animal orientada por fines políticos. Degradar al 
otro a la condición de animal, o hiperbolizar sus cualidades de bárbaro al 
homologarlo a las bestias, se habían convertido, en términos de Martín Kohan, en 
“una de las armas predilectas de la lucha simbólica” que prolongaba en la palabra y 
la imagen los conflictos facciosos que se agitaron durante el régimen de Juan 
Manuel de Rosas.45 Más o menos inclinada a la injuria o al humor –pero siempre 

 
44 Aquí, la versión que Lorente ofrece del anarquismo se hace eco de otro de los lugares comunes que signaron su 

abordaje, tanto en el plano mediático como criminológico: “el anarquista era visto como una encarnación moderna del 
mito de Eróstrato, el pastor de la Grecia antigua que incendió el gran templo de Artemisa en Éfeso con el único 
propósito de que su nombre fuera recordado eternamente. Esa sed de notoriedad a cualquier precio recibió el nombre 
de erostratismo y fue esgrimida por la criminología como una explicación posible a los desconcertantes delitos 
anárquicos”. Albornoz, Cuando el anarquismo causaba sensación, p. 16. 

45 Kohan, Las fronteras de la muerte, p. 189. 



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

22 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

tanteando el límite entre ambos–, la caricatura animalizante, que apelaba al recurso 
de retratar a figuras públicas con rasgos zoomórficos, proliferó sobre todo a partir 
de la fundación, en 1863, del periódico satírico El Mosquito, punto alto de una 
tradición que la propia Caras y Caretas más tarde sabría prolongar. Hacia fines del 
siglo XIX, un clima cultural cada vez más atravesado por un positivismo de impronta 
biologicista pretendería convertir lo retórico en literal: las élites intelectuales, 
entonces, pasarían de metaforizar a diagnosticar desvíos sociales y raciales de las 
normas a través de la animalización. Entonces, la humanidad se fragmentaría en 
escalas, e individuos, conjuntos de individuos y razas enteras (según la terminología 
de la época) quedarían confinados a una suerte de margen de la especie, señalados 
como portadores de elementos atávicos o degenerativos que relativizaban su 
condición de humanos y permitían explicar sus conductas erráticas, violentas, 
antisociales, peligrosas, en los términos de una emergencia intempestiva de su 
sustrato animal. 

Las fábulas políticas de Caras y Caretas se distanciaron, en mayor o menor 
medida, de todos esos antecedentes. Frente al giro biologicista que les era 
contemporáneo, ofrecían un retorno a las formas figurativas de la animalización. Al 
mismo tiempo, reducir al anarquista a un perro voraz o un gato hambriento no 
constituía un fin en sí mismo, una estrategia para la estigmatización o la burla; de 
hecho, el elemento burgués que hacía de contraparte en ambos casos también 
aparecía figurado a través de animales. Aunque no del todo ausentes como efectos 
de lectura, ni la ridiculización de una facción antagónica de la praxis política, ni la 
relativización de su dignidad humana estructuran los relatos de Ocantos y Lorente. 
En otras palabras, la animalización no se esgrime únicamente como el mecanismo 
para horadar a una figura o una facción de la vida política, sino que se integra a un 
dispositivo narrativo, pedagógico y moralizador, de eficacia largamente probada, 
que se recicla como táctica de adoctrinamiento. En tiempos en que la estrecha 
ligazón con la política partidaria que había caracterizado a la prensa porteña 
comenzaba a distenderse, proyectos periodísticos modernos como el de Caras y 
Caretas tentaban nuevas estrategias, menos inmediatas, levemente desplazadas, 
para continuar construyendo sentidos sobre los avatares de la cosa pública. Abierto 
a la ficción y habitado por una población zoológica tan abundante, el semanario 
configuró un hábitat propicio para que dos fábulas políticas canalizaran el temor de 
los sectores dominantes frente a una conflictividad social creciente, y ratificaran, a 
la vez, la domesticidad simbólica del animal y la plasticidad de sus usos políticos. 

 

Conclusión 

Las páginas anteriores intentan subrayar la retroalimentación existente 
entre la multiplicación de los discursos que configuraban una amenaza en torno a 
la presencia de los animales en la ciudad y la amplitud y legitimidad alcanzadas por 
la agenda antianimal a partir de la epidemia de 1871. Por fuera de las figuraciones 
amenazantes y de los dilemas de higiene urbana con los que se entrecruzaban, el 
incremento y diversificación de las inscripciones de la vida animal en los textos e 
imágenes de la cultura porteña también guardan correlaciones con los 
reordenamientos concretos de cuerpos animales en la geografía de la ciudad y en 
su vida cotidiana. En sus manifestaciones más evidentes, esas correlaciones se 



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

23 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

establecen entre textos e imágenes que registran modalidades relativamente 
novedosas de vinculación entre vida urbana y vida animal, y que, al hacerlo, 
contribuyen a asentarlas. Tal es el caso de las páginas que Caras y Caretas dedicó 
a celebrar el auge del jardín zoológico de Palermo, o a constatar las nuevas 
costumbres y valoraciones que giran en torno a la figura del perro-mascota. Pero, 
incluso por fuera de esos diálogos inmediatos, que los animales proliferaran en 
textos e imágenes, en la ficción y la crónica de sucesos, en aproximaciones 
naturalistas o en fantasías y fábulas, en tiras cómicas infantiles y en publicidades 
de cigarrillos, supone otra marca de época que solo puede dimensionarse en 
retrospectiva: al tiempo que se activaban los procesos materiales que conducirían 
a su marginación física del espacio urbano, se intensificaban las inscripciones 
culturales que acabarían por colmar el vacío que ese repliegue dejaría tras de sí. 
Apenas unas décadas más tarde, la mascota, el ejemplar cautivo del zoológico, la 
ilustración o el juguete zoomórficos, el animal protagonista de un cuento o de una 
tira cómica pasarían a ocupar un lugar de preponderancia en la versión restringida 
y distorsionada que la mayor parte de los habitantes de Buenos Aires tendrían de 
una casi desvanecida presencia física del animal. Serían “monumentos”46 o 
fantasmagorías de una proximidad perdida, la complementación simbólica –y no la 
contracara o el sustituto compensatorio– de la exclusión y reclusión que borraba a 
los animales de carne y hueso del paisaje de la ciudad. 

La fauna diversa y exuberante que habitó las páginas de Caras y Caretas 
entre el fin del siglo XIX y el comienzo del XX compuso el marco inmediato y propicio 
para las fábulas políticas de Ocantos y Lorente. Su eficacia como dispositivo de 
adoctrinamiento a través de la ficción resulta, no obstante, indisociable de un marco 
mayor, que involucra su configuración simultánea como fábulas urbanas, 
estrictamente ligadas a la ciudad y al afianzamiento creciente de la distinción entre 
la vía pública y la interioridad del hogar como zonas restringidas o abiertas para 
ciertos animales. Es decir, escenarios y problemáticas que, desde la perspectiva 
higienista, definían toda una zona de la agenda antianimal e impulsaban nuevos 
ordenamientos de cuerpos a través del espacio urbano, revestían en ambas 
ficciones un uso simbólico fundamental para encauzar la nada sutil lectura política 
que las atravesaba. La figura de un perro mascota como transposición zoomórfica 
y ficcional del burgués, asechada de manera permanente por canes vagabundos y 
anarquistas, tenía por trasfondo una Buenos Aires que, décadas atrás, se había 
asumido “materialmente infestada por una plaga de perros” callejeros,47 que había 
visto circular por sus diarios un reclamo perentorio ante “la falta de celo”48 de las 
autoridades para combatir este flagelo y que contaba, desde 1898, con una perrera 
municipal, nueva etapa en “la lucha entre los ediles y los perros” tempranamente 
registrada por la propia Caras y Caretas.49 

Cabría, sin embargo, pensar que hay todavía otro elemento –a la vez 
atemporal y decisivo en este contexto histórico y cultural– que emparenta las 
fábulas políticas de Caras y Caretas con la política de vigilancia, exclusión y 
exterminio que la ciudad volcaba sobre sus animales. Tanto el acceso de ira y 

 
46 Berger, ¿Por qué miramos a los animales?, p. 31. 
47 Memoria de la Intendencia de la Capital de la República correspondiente a 1888, p. 159.  
48 La hidrofobia por las calles. El Diario, 30/10/1888. 
49 “Figarillo”, Un día de perros, p. 11.  



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

24 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

envidia que convierte en asesinos a los perros de Ocantos como la voracidad de 
alimento y de notoriedad que moviliza al Ravachol felino de Lorente entran en 
correspondencia con un imaginario más amplio, no muy distante del que subyace 
detrás de los discursos de corte higienista que postularon a la vida animal como 
una amenaza para Buenos Aires: el imaginario que asocia la naturaleza animal con 
el desborde. Según esa perspectiva, dominante en el pensamiento occidental, si la 
política y el logos –la razón, la palabra, el lenguaje, la capacidad de discernir lo 
bueno de lo malo, lo justo de lo injusto– constituyen lo propio del hombre, la 
conducta intempestiva, la reacción instintiva, la propensión ciega a abrazar el placer 
y eludir el dolor, la irresponsabilidad y la irracionalidad se erigirían como lo propio 
del animal. Carentes de autocontrol e incontrolados, por ocupar el espacio de la 
ciudad y, a la vez, vivir por fuera de los límites que el régimen de la modernidad 
urbana emergente establecía para ellos: así eran los animales que Ocantos y 
Lorente figuraron para vehiculizar sus advertencias sobre el peligro anarquista. Esa 
misma caracterización, en última instancia, es la que se lee o deja intuir en los 
diagnósticos que, sobre todo a partir de 1871, hicieron de la vida animal de Buenos 
Aires una amenaza que urgía contrarrestar.  



Animales y política en la ciudad moderna: amenazas, fábulas y desbordes de la vida animal de Buenos Aires (1871 -1910) 

 

25 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referencias 

ALBORNOZ, Martín. Cuando el anarquismo causaba sensación. Buenos Aires: Siglo 
XXI, 2021. 

ANSOLABEHERE, Pablo. Literatura y anarquismo en Argentina (1879-1919). 
Rosario: Beatriz Viterbo Editora, 2011. 

ARISTÓTELES. Política. Trad. María Isabel Santa Cruz y María Inés Crespo. Buenos 
Aires: Losada, 2005.  

ARMUS, Diego. El descubrimiento de la enfermedad como problema social. In: 
LOBATO, Mirta (dir.): Nueva Historia Argentina, V. El progreso, la modernización y 
sus límites (1880-1916). Buenos Aires: Sudamericana, 2000. 

AVELLANEDA, Nicolás. Higiene Pública. Saladeros. Revista de Buenos Aires, n. 95, 
1871. 

BEAUMONT, John. Viajes por Buenos Aires, Entre Ríos y la Banda Oriental: (1826 - 
1827). Buenos Aires: Hachette, 1957. 

BERGER, John. ¿Por qué miramos a los animales?. In: BERGER, John. Mirar. 
Barcelona: Gustavo Gili, 2013. 

CLEMENCEAU, Georges. La Argentina del Centenario. Quilmes: Universidad 
Nacional de Quilmes, 1999.  

CRAGNOLINI, Mónica. Extraños animales: filosofía y animalidad en el pensar 
contemporáneo. Buenos Aires: Prometeo, 2016. 

DERRIDA, Jaques. El animal que luego estoy si(gui)endo. Trad. Cristina de Peretti y 
Cristina Rodríguez Maciel. Madrid: Trotta, 2008. 

EL PROGRESO de diez años. La República, 3 ene. 1871. 

FARAGE, Nádia. No Collar, No Master: Workers and Animals in the Modernization of 
Rio de Janeiro 1903-1904. In. Model House Reaserch Group (eds.): Transcultural 
Modernisms. Berlin: Sternberg Press, 2014. 

FAUSTO, Juliana. La cosmopolítica de los animales. Trad. Igor Peres Jerônimo. 
Buenos Aires, Cactus, 2023. 

FIGARILLO: Un día de perros. Caras y Caretas, n. 9, 1898. 

FIQUEPRON, Maximiliano. Morir en las grandes pestes: Las epidemias de cólera y 
fiebre amarilla en la Buenos Aires del siglo XIX. Buenos Aires: Siglo XXI, 2020. 

FOUCAULT, Michel. Defender la sociedad. Trad. Horacio Pons. Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica, 2011.  

FOUCAULT, Michel. Historia de la sexualidad 1: La voluntad de saber. Trad. Ulises 
Guiñazú. Buenos Aires: Siglo XXI, 2008. 

GARCÍA, Juan Agustín. La ciudad indiana. Buenos Aires: Hyspamérica, 1986.  

GRANDES focos a estinguir. La República, 27 feb. 1871.  

HEAD, Francis Bond. Las Pampas y los Andes: notas de viajes. Buenos Aires: La 
Cultura Argentina, 1920.  



SIMARI, Leandro Ezequiel 
 

 

26 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

KOHAN, Martín. Las fronteras de la muerte. In: LAERA, Alejandra; KOHAN, Martín 
(comps.). Las brújulas del extraviado. Para una lectura integral de Esteban 
Echeverría. Rosario: Beatriz Viterbo, 2006.  

LA HIDROFOBIA por las calles. El Diario, 30 oct. 1888. 

LA MORTALIDAD y sus causas. La Nación, 5 mar. 1871. 

LANDAU, Matías. Gobernar Buenos Aires. Ciudad, política y sociedad, del siglo XIX 
a nuestros días. Buenos Aires: Prometeo, 2018. 

LORENTE, Severiano. Crimen inútil. Fábula en prosa. Caras y Caretas, n. 199, 1902.  

MAC CANN, William. Viaje a caballo por las provincias argentinas. Buenos Aires: 
Ferrari, 1939.   

MARMIER, Xavier. Buenos Aires y Montevideo en 1850. Buenos Aires: El Ateneo, 
1948. 

Mataderos. La Nación, 15 mar. 1871. 

MEMORIA de la Intendencia de la Capital de la República correspondiente a 1888. 
Buenos Aires: Imprenta Sud-América, 1889. 

MEMORIA de la Intendencia Municipal 1890-1892. Buenos Aires: Imprenta de la 
Lotería Nacional, 1894. 

MEMORIA de la Intendencia Municipal de la Capital de la República correspondiente 
al año 1887. Buenos Aires: Imprenta “La Universidad”, 1888. 

MEMORIA de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente 
al año 1872, t.II. Buenos Aires: Imprenta de Jorge E. Cook, 1873. 

MEMORIA de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente 
al año 1873. Buenos Aires: Imprenta de Jorge E. Cook, 1874. 

MEMORIA de la Intendencia Municipal de la ciudad de Buenos Aires correspondiente 
al año 1883. Buenos Aires: Imprenta de Martín Biedma, 1884. 

OCANTOS, Carlos María. Anarquismo. (Fábula). Caras y Caretas, n. 97, 1900. 

PHILO, Chris. Animals, Geography, and the City: Notes on Inclusions and Exclusions. 
Environment and Planning D: Society and Space. v. 13, 1995. 

PUIGGARI, Miguel. ¿Debe la realización de las medidas higiénicas y sanitarse fiarse 
exclusivamente á las iniciativas de las Municipalidades?. Revista Médico-
Quirúrgica, año 2, n. 1, 1868.  

QUESADA, Vicente. La ciudad de Buenos Aires. Revista de Buenos Aires, año V, n. 
56, 1867. 

SARMIENTO, Domingo Faustino. Medidas de salud pública. Obras completas, t. XXIV. 
Buenos Aires: Imprenta y Litografía “Mariano Moreno”, 1900. 

SILVESTRI, Graciela. El color del río. Historia cultural del paisaje del Riachuelo. 
Bernal: Universidad Nacional de Quilmes, 2012. 

SZIR, Sandra. Infancia y cultura visual. Los periódicos ilustrados para niños (1880- 
1910). Buenos Aires: Miño y Dávila, 2007. 


	Introducción
	1. Buenos Aires bajo amenaza. La agenda antianimal de la ciudad moderna
	2. Como perros y gatos (anarquistas). Fábulas políticas de la modernidad
	Conclusión
	Referencias

