
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e60783 

 

Submetido em: 30/07/2025 
Aceito em: 06/11/2025 
Publicado em: 09/01/2026 
 
Como citar: MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina. Justica social y 
explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible. 
(Des)troços: revista de pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, 
n. 2, p. e60783, jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.60783 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

JUSTICA SOCIAL Y EXPLOTACIÓN ANIMAL: 
REFLEXIONES SOBRE UNA  ALIANZA IMPOSIBLE  
SOCIAL JUSTICE AND ANIMAL EXPLOITATION: REFLECTIONS ON AN IMPOSSIBLE ALLIANCE 

JUSTIÇA SOCIAL E EXPLORAÇÃO ANIMAL: REFLEXÕES SOBRE UMA ALIANÇA IMPOSSÍVEL 

Paula Cristina Mira Bohórquez  Universidad de Antioquia, Medellín, Antioquia, Colombia 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-4999-2357
mailto:paula.mira@udea.edu.co


 

Resumen 
Este texto pretende brindar una reflexión sobre las contradicciones de 
fundamentar la justicia social en la expansión del sistema carnista, sobre 
todo en lo que al caso de América Latina se refiere. Para argumentar a favor 
de esta contradicción se procederá en tres pasos: en el primero se 
desarrollarán algunas ideas sobre la vida animal en el sistema de 
explotación actual, esperando brindar luces sobre por qué la degradación 
de los animales no humanos no puede ser la base de concepciones de 
justicia social; en el segundo, se presentarán algunos puntos sobre la 
problemática de cómo las condiciones materiales de la explotación animal 
son contrarias a la salud y el bienestar humano y, por supuesto, animal; y 
en el tercero, y a modo de conclusión, se propondrá la idea de un veganismo 
contextual, basado en la necesidad de un cambio radical que genere las 
posibilidades de una justicia social humano-animal. 
 
Palavras clave 
Animales; justicia; capitalismo; veganismo. 
 
Abstract 
This text aims to provide a reflection on the contradictions of basing social 
justice on the expansion of the carnist system, especially in the case of Latin 
America. In order to argue in favor of this contradiction we will proceed in 
three steps: in the first, some ideas about animal life in the current system 
of exploitation will be developed, hoping to shed light on why the degradation 
of nonhuman animals cannot be the basis for conceptions of social justice; 
in the second, some points will be presented on the problematic of how the 
material conditions of animal exploitation are contrary to human and, of 
course, animal health and welfare; and in the third, and by way of 
conclusion, the idea of a contextual veganism will be proposed, based on 
the need for a radical change that generates the possibilities of a human-
animal social justice. 
 
Keywords 
Animals; justice; capitalism; veganism. 
 
Resumo 
O objetivo deste texto é refletir sobre as contradições de se basear a justiça 
social na expansão do sistema carlista, especialmente no caso da América 
Latina. Para argumentar a favor dessa contradição, procederemos em três 
etapas: No primeiro, serão desenvolvidas algumas ideias sobre a vida 
animal no atual sistema de exploração, esperando esclarecer por que a 
degradação dos animais não humanos não pode ser a base para 
concepções de justiça social; No segundo, serão apresentados alguns 
pontos sobre a problemática de como as condições materiais da exploração 
animal são contrárias à saúde e ao bem-estar humano e, claro, animal; e 
no terceiro, e à guisa de conclusão, será proposta a ideia de um veganismo 
contextual, baseado na necessidade de uma mudança radical que gere as 
possibilidades de justiça social humano-animal. 
 
Palavras-chave 
Animais; justiça; capitalismo; veganismo. 

Paula Cristina Mira Bohórquez es 
profesora titular en el Instituto de 
Filosofía Universidad de Antioquia y 
Doctora en Filosofía (Universidad de 
Mannheim, Alemania). 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introducción 

Es ya un hecho conocido, como lo muestras las investigaciones de Bar-On 
et al. y Greenspoon et al., que los humanos hemos cambiado la distribución de la 
biomasa en la tierra. En la actualidad, la mayoría de los mamíferos y de las aves que 
viven en la Tierra son explotados para el sistema de alimentación basado en la 
explotación animal.1 Mientras las vidas animales2 destinadas para el sistema 
aumentan en números, otras vidas animales se pierden masivamente como 
consecuencia de la implantación generalizada en el mundo de este sistema de 
explotación. Los mamíferos salvajes del planeta sufren por la presión humana, 
especialmente por el aumento de nuestra población, la creciente demanda global de 
productos de origen animal y la expansión de las granjas industriales.3 Las aves 
salvajes se extinguen, víctimas de un sistema que, mientras explota a otros tipos de 
aves, las deja sin hábitat ni sustento.4 La ideología carnista, que, como lo explica 
Melanie Joy, está sustentada en la violencia física,5 se extiende por el mundo 
acompañada por las prácticas del sistema agroindustrial, naturalizándose de tal 
forma que el carnismo6 es ya entendido como la única forma de alimentación 
posible. Parte de esta ideología se basa también en la idea de que con algunos 
animales solo hay una forma de relacionarse, a saber, a través de su explotación y 
muerte. Prueba de ello es el hecho de que, en el caso de algunas especies de 
animales, la mayoría de los individuos existen solo para ser usados como alimento, 
y que también la mayoría de estos animales estén sometidos al régimen 
agroindustrial de ganadería extensiva, pero, sobre todo, de la intensiva. Según 
informe de OurWorldinData.org, alrededor del 74% del llamado “ganado” terrestre 
estaría siendo criado en granjas industriales.7 

Nos encontramos entonces en un mundo en el cual la vida animal es creada, 
en gran medida, para someterla al sistema agroindustrial, mientras la vida animal 
libre se agota. Esta situación se ha extendido por toda la región latinoamericana, 
que, desde hace algunas décadas, vive lo que algunos celebran como “la revolución 
ganadera”, que no es otra cosa que la intensificación del modelo carnista8 (que de 
todos modos ya era parte de nuestras sociedades). Este modelo se impone, no solo 
a través del aumento del consumo de productos de origen animal, sino además de 
la transición de sistemas agrícolas familiares y locales a sistemas agroindustriales, 
dedicados tanto al consumo interno, como también al sistema extractivista 
crecentista. El sistema extractivista está asociado con la extracción a gran escala 

 
1 Bar-On et al., The biomass, pp. 6506-6508; Greenspoon et al., The global biomass, pp. 2-4. 
2 En este texto utilizaré la palabra “animal” para referirme a los animales no humanos, y “humanos” para referirme a los 

animales humanos. Esto no solo por una cuestión de ahorro del lenguaje, sino para enfatizar en la forma en como 
comprendemos el mundo de la vida en la actualidad, esto es, partiendo de la falacia de que no somos animales y de 
que existe una diferencia sustancial entre los humanos y el resto de los animales. En algunos casos, y para enfatizar 
la relación entre especies, utilizaré las palabras animales humanos y no humanos. 

3 Greenspoon et al., The global biomass, p. 4. 
4 Knopp, Curb Animal, s/p; Gil-Mendoza et al., pp. 3-11. 
5 Joy, Por qué amamos, p. 38. 
6 Entendido este como: “el sistema de creencias que nos condiciona a comer unos animales determinados” (Joy, Por qué 

amamos, p. 35). 
7 Ritchie, How many animals, s/p. 
8 Entiéndase que el modelo carnista incluye la producción y consumo de todo tipo de productos de origen animal. En 

adelante usaré el término en este sentido. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de los denominados “recursos” naturales; “recursos” que se entienden como 
“commodities”.9 Se trata de un sistema que requiere generalmente de inversión 
extranjera, nuevas tecnologías y grandes extensiones de tierra, entre otras, para 
generar productos que suelen estar destinados para la exportación. 
Neoextractivismo se denomina a la expansión de este sistema, impulsada por los 
gobiernos denominados “progresistas” en la región de América Latina, a partir, 
sobre todo, de la década del 2000.10 En el caso del agro, se habla del modelo “agro-
extractivo” y este modelo se asocia con productos como la palma y la soya. Estas 
definiciones no suelen incluir el aumento exponencial del uso de animales y su 
concepción como commodities, así como tampoco la ganadería extensiva y su uso 
cada vez mayor de tierras para la crianza de animales que van a abastecer los 
insaciables mercados nacionales e internacionales. La región está ya inscrita como 
protagonista internacional de las diferentes fases del modelo de producción animal, 
aunque la situación varía de país en país, la FAO calcula que: 

 
América Latina y el Caribe, pese a albergar el 13,5 % de la población mundial, produce un poco 
más del 23 % de la carne bovina y de búfalo y el 21,4 % de la carne de ave en el mundo. En el 
caso de los huevos y la leche, la región es responsable de la producción de más del 10% y el 
11,2 %, respectivamente.11 

 
El sistema extractivista agrario y ganadero se celebra como una gran 

posibilidad para la región de aumentar su crecimiento económico y de contribuir a 
la mejoría de la calidad de vida de sus habitantes. Las perspectivas de asegurar 
equidad y justicia social se ven concentradas así en la posibilidad de aumentar el 
modelo de explotación animal, motivo por el cual se crea una disyuntiva entre el 
respeto y la protección de los animales versus el de los seres humanos, sobre todo 
de los más vulnerables, a quienes se les promete ser los más favorecidos por un 
aumento de los ingresos del crecimiento. La postulación del modelo de explotación 
animal como una gran oportunidad para reducir la desigualdad, el hambre y la 
pobreza (como lo plantea la misma FAO), establece una visión dicotómica de la 
justicia social y de la concepción de calidad de vida en nuestra región. A partir de 
este modelo, la justicia social se entiende como basada en un dilema: “o nosotros o 
ellos” “o los humanos o los animales”. Esta perspectiva justifica además la negación 
del cuidado, de la preocupación y del respeto de toda vida animal cuya explotación 
sea susceptible de generar ganancias, pues difunde la creencia de que la protección 
animal está esencialmente en contravía de la protección de los seres humanos. De 
esta manera, el modelo de explotación animal se va ampliando y se va haciendo 
incuestionable para los latinoamericanos, sobre todo para aquellos que se han visto 
excluidos de los pocos procesos de generación de condiciones justas de vida en 
esta parte del mundo. Esto favorece especialmente a corporaciones, grandes rentas 
y latifundistas, que extienden su negocio por cada vez más tierras, dejando los 
serios costos ambientales que la explotación animal trae consigo a los más pobres. 

En este texto pretendo brindar algunos argumentos que cuestionen esta 
visión excluyente de la justicia, sobre todo en lo que a su concreción en nuestra 
parte del continente se refiere. Mi crítica se centra, por un lado, en razones de 

 
9 Wagner, Extractivismo, pp. 585-587. 
10 Wagner, Extractivismo, p. 587. 
11 FAO, Avances y desafíos, p. 1. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

justificación, a saber, en los cuestionamientos morales serios a esta concepción de 
justicia que hunde sus raíces en la explotación, la violencia y la crueldad contra 
millones de seres de otras especies. Y, por otro lado, en razones materiales, pues 
la extensión de las prácticas de explotación animal genera consecuencias 
ambientales y sociales que sufrirán primeramente, y sobre todo, los más 
vulnerables. Para desarrollar estos argumentos procederé en tres momentos: en el 
primero desarrollaré algunas ideas sobre la vida animal en el sistema de 
explotación actual, esperando brindar luces sobre por qué la degradación de los 
animales no humanos no puede ser la base de concepciones de justicia social; en 
el segundo, presentaré algunos puntos sobre la problemática de cómo las 
condiciones materiales de la explotación animal son contrarias a la salud y el 
bienestar humano y, por supuesto, animal; y en el tercero, y a modo de conclusión, 
propondré la idea de un veganismo contextual, basado en la necesidad de un cambio 
radical que genere las posibilidades de una justicia social humano-animal. He de 
aclarar que en este texto no se trata de fundamentar una teoría de la justicia social, 
sino solo de brindar algunos puntos de análisis que posibiliten la visión crítica de 
nuestras comprensiones morales y sociales actuales. También se hace necesario 
precisar que la explotación animal no es el único factor generador de degradación 
de la vida humana y animal y de la naturaleza en general en América Latina: los 
monocultivos para alimentación humana, la minería, la construcción, el aumento de 
la población en algunos lugares (por ejemplo, en las grandes urbes), entre otras, 
son también factores que están llevando a la región a una debacle ambiental, sin 
embargo, estos no serán parte de este corto análisis. 

 

1. Producción de animales y negación de vida 

La domesticación de animales ha despojado a estos de parte de su 
naturaleza libre y los ha hecho herramienta de y para los seres humanos, generando 
seres dependientes durante toda su vida. Con la pérdida de muchos de sus procesos 
naturales se ha perdido la comprensión de la naturaleza del animal más allá de las 
características que son necesarias o convenientes para los seres humanos. ¿Cuál 
es la expectativa de vida de un animal domesticado? ¿cómo se construyen sus 
relaciones sociales? ¿cuáles son sus procesos emocionales? ¿cómo consiguen el 
alimento y qué alimento prefieren? Estas son preguntas cuyas respuestas requieren 
procesos de investigación científica o de observación de los pocos individuos 
animales de especies domesticadas libres o asilvestrados que existen; pues los 
animales domesticados no viven en condiciones en las cuales exploren y 
desarrollen sus capacidades, lejos de los intereses y la observación humana. Así 
las cosas, los procesos de domesticación han implicado ya procesos de dominación 
y derrota para los animales, cuya naturaleza propia e independiente, insisto, se ha 
perdido. Como lo indica Gary Francione:12 la domesticación representa la máxima 
expresión del antropocentrismo, pues, a través de prácticas como la cría selectiva 
y otro tipo de manipulaciones hemos creado animales para ser siempre recursos 
serviles y sumisos, así como para tener cualidades que los hagan más apropiados 
como “recursos”. Los animales domesticados dependen de nosotros 

 
12 Francione, Is the domestication of animals, s/p. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

completamente: para saber cuándo y si comen o tienen agua, dónde y cuándo hacen 
sus necesidades, cuándo duermen, si hacen ejercicio, etc. La domesticación de 
animales y plantas, que se ha entendido como el “triunfo” de los seres humanos 
sobre la naturaleza, significa ya de antemano una visión simbólica del animal como 
un ser (incluso como un objeto) sin existencia propia, y con una existencia 
determinada exclusivamente por la servidumbre. La domesticación, en términos 
generales, significó dominación y derrota para los animales, cuya naturaleza propia 
e independiente se ha perdido. 

La ganadería capitalista, sin embargo, va mucho más allá de la cría de 
animales domesticados. Son ya clásicas las palabras de Jason Moore que nos dicen 
que: “El capitalismo no es un sistema económico, ni un sistema social, sino: es una 
manera de organizar la naturaleza”.13 Bajo la óptica capitalista, la naturaleza está 
“codificada, cuantificada y racionalizada para que esté al servicio del crecimiento 
económico, el desarrollo social o algún otro bien mayor”.14 

El capitalismo temprano impuso en tierras americanas el modelo ganadero 
a través de los procesos de conquista y colonización.15 Estos procesos cambiaron 
las formas de alimentación de los pueblos indígenas que habitaban estas tierras 
antes de la conquista, y consolidaron una nueva forma de relación con los animales 
y la naturaleza. Siguiendo a Moore, el sistema capitalista siempre ha dependido de 
naturaleza barata y se ha apropiado del trabajo no remunerado de naturalezas 
humanas (“mujeres o esclavos, por ejemplo”) y extrahumanas.16 Los animales han 
hecho parte, sin duda, de esas naturalezas extrahumanas de las que se ha apropiado 
el sistema: la crianza de animales para la ganadería constituye la apropiación de la 
vida de unos seres que no reciben absolutamente nada a cambio del sacrificio que 
constituye su existencia. 

Empero, la explotación de los animales en el sistema crecentista neoliberal 
es también distinta, en escala, tecnificación y violencia a la de la ganadería del 
capitalismo temprano. Siendo ya un hecho el establecimiento del sistema carnista 
en muchas sociedades a partir de los mencionados procesos colonialistas, estos 
sistemas han ido transitando a la forma de expoliación de la naturaleza humana y 
no humana que vivimos en la actualidad. La deriva neoliberal, introducida en los 
países de América Latina por distintas vías,17 y los procesos de neocolonización que 
con esta llegaron, impusieron también en nuestro territorio un cambio en las dietas, 
y con ello, un cambio en la escala y las formas de explotación animal. Como lo indica 
George Monbiot: la dieta estándar mundial ha creado la granja estándar mundial. 
Los granjeros del mundo han pasado a usar las mismas técnicas, la misma 
maquinaria, los mismos químicos, las mismas variedades de plantas de cultivo. El 
impacto de esta estandarización ha sido tal, que en muchos lugares se está llegando 
a un “estancamiento del rendimiento”, que es el nivel a partir del cual la producción 
no puede crecer más.18 Con esta estandarización se ha ido perdiendo todo tipo de 
diversidad, tanto la diversidad cultura en las dietas, como la diversidad en las 
plantas, las maneras de cultivar y cocinar. Desde el vuelco de millones de habitantes 

 
13 Moore, El capitalismo, p. 17. 
14 Moore, El capitalismo, p. 17. 
15 Guintard, Los animales también participan, s/p. 
16 Moore, El capitalismo, p. 85. 
17 Monbiot; Hutchison, La doctrina invisible, pp. 35-37 y 69-76. 
18 Monbiot, Regenesis, p. 34. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de China hacia las dietas de origen animal (especialmente de cerdo), pasando por 
el sur de Asia, hasta América Latina, las dietas se están unificando. Muchos países 
del denominado Sur Global han pasado a alimentarse preferentemente a base de 
explotación animal.19 Con diferencias según países y productos, nuestra región ha 
aumentado en los últimos tiempos su consumo carnista20 y se espera que lo 
continúe haciendo en los siguientes años. En este punto hablo del consumo de 
animales domesticados, pero es necesario tener en cuenta que existe un fuerte 
consumo de animales silvestres; este consumo se da no solo a través de la cacería 
individual, sino también en prácticas como la caza comercial o los zoocriaderos; 
todos ellos vendidos actualmente con la etiqueta de “sostenible”. 

El sistema capitalista de alimentación basada en animales produce millones 
de animales al año, en condiciones contrarias a cualquier estándar mínimo de vida 
en la naturaleza. Es un modelo de externalización, esto es, no cuenta en sus costos 
ni los daños a la naturaleza en general, ni a la vida y el sufrimiento de los animales 
que involucra. Los animales existen en este sistema bajo la perspectiva de 
commodity; cosas que se nombran solo a partir de los productos que de ellos se 
adquieren: “carne de vacuno”, “carne porcina”, “productos lácteos”. La existencia 
animal se invisibiliza y la violencia que se ejerce sobre esta no se cuestiona. De 
hecho, y este es uno de mis puntos centrales: la justificación de la violencia contra 
los animales se extiende en nuestra región basada en supuestas nociones de 
justicia, sean estas justicia social o justicia alimentaria. Si bien todos los seres 
humanos necesitamos de proteínas para vivir, la narrativa capitalista-productivista 
no permite discernir entre “proteína” y “animales”, invalidando así cualquier otra 
fuente de proteínas para los seres humanos. Esta narrativa plantea también que la 
carne barata es una condición incuestionable de la justicia alimentaria. 

La degradación de la vida animal se extiende por América Latina vendida 
como un triunfo del modelo de desarrollo. La explotación de otras especies se ha 
internalizado de manera tal que esta se entiende no solo como deseable, sino como 
fundamental para cualquier perspectiva de bienestar humano. El sistema carnista 
se expande de manera silenciosa, se incorpora en el mundo simbólico como 
ascenso social, aumento del valor personal o posibilidades de crecimiento 
económico. De esta manera, no se comprende la consolidación de la cultura de la 
explotación de animales en nuestra región como un modelo opresivo, impuesto 
desde el imperialismo del Norte Global, sino que este se entiende como liberación. 
El aumento del poder adquisitivo en nuestros países ha significado el aumento de la 
violencia contra los animales, que está socialmente justificada y políticamente 
blindada, debido, precisamente, a la forma en como los distintos gobiernos 
favorecen el sistema carnista y a las bases antropocéntricas de nuestros Estados. 
El apelo a la tradición está siempre en el ojo de la discusión en América Latina, pero 
esta pocas veces tiene en cuenta el hecho de que la ganadería es una tradición 
impuesta o que el consumo masivo de carne hace parte de la estrategia neoliberal 
de extender la explotación de la naturaleza hasta la extenuación. La explotación 
animal se ha tornado incontestable, y se ha extendido la visión de que es nuestro 
derecho explotar a otras especies. Asimismo, avanza la creencia de que es un 
avance social que ahora podamos explotar animales de la misma manera en que lo 

 
19 Delgado, Rising consumption, pp. 3907-3909. 
20 AHDB, South America, s/p. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ha hecho el Norte Global. Por esta razón, los enfoques críticos que en América 
Latina apuestan por un reemplazo de la alimentación y de la economía basada en la 
explotación animal son fuertemente criticados, pues se entienden como un llamado 
a continuar con la desigualdad estructural de nuestra región. 

Siguiendo a Brian Luke, las personas son capaces de actuar en contra de 
sus simpatías si creen que sus vidas y las de su familia dependen de ello.21 El 
sistema carnista se extiende a partir de cambios simbólicos que naturalizan 
dicotomías y crean falsos dilemas: hay que elegir a quien salvar, y salvarnos implica 
someter a otros animales. De esta manera, la población se desensibiliza frente a la 
condición de la vida animal y pasa a justificar todo consumo carnista como una 
confirmación de su libertad y de su estatus social. El consumo de carne por 
diversión, incluso en contra de la salud, es también una obligación social. Tanto la 
industria de la carne, como la de investigación científica en animales aplican hace 
tiempo, con mucho éxito, la estrategia que yo denomino la del “bote naufragando”, 
esta consiste en presentar las vidas animales humanas y no humanas como 
sustancialmente distintas y darnos a entender que el bienestar del animal humano 
depende de anular la vida del animal no humano. Es lo que Francione llama también 
el dilema de “tu perro o tu hijo”: las industrias presentan este falso dilema de que 
tenemos que explotar animales para salvar a los hijos.22 

Volviendo a Luke, este también resalta la estrategia de las dos industrias 
antes mencionadas, indicando que propagan el mito de que sus productos son 
necesarios para el bienestar y la salud humanas.23 Lo mismo anota Marti Kheel, 
quien menciona que la propaganda de la agricultura animal y de la industria de la 
comida convencen a la gente de que explotar a otros animales es prerrequisito para 
vivir una vida saludable.24 

Cuando la crianza de animales se hace por supervivencia, esta puede 
implicar relaciones de interdependencia entre dos seres naturales (humano y 
animal), una interdependencia determinada por las necesidades básicas naturales 
de una de las partes. El aprecio de los animales en estos procesos de crianza puede 
verse mediado por un sincero apego a la vida del animal. No necesariamente hay en 
este tipo de crianza desprecio hacia la vida del animal; incluso, puede haber un tipo 
de reconocimiento de la subjetividad del animal, por la necesidad de entenderlo y 
protegerlo para, a través de él, proteger la propia alimentación. De todos modos, 
este tipo de crianza tiene el grado de violencia que implica la matanza, la separación 
de los animales de sus crías, sus madres, los individuos con los que se relacionan 
emocionalmente, entre otras. Las clasificaciones de la crianza animal son hoy en 
día conflictivas, las llamadas granjas familiares hoy pueden albergar desde decenas 
hasta miles de animales, la tecnificación y las medidas para fomentar el crecimiento 
propicia el uso de razas de animales criados “para ser más eficientes”, 
hacinamiento, descarte de animales que “no sirven”, uso de antibióticos y otras 
medidas. La crianza de supervivencia confronta dos vidas en una situación en la que 
realmente una depende de la otra, y hay cuestiones morales serias para tener en 

 
21 Luke, Farming Ourselves, p. 311. 
22 Francione, Introduction to Animal Rights, p. xxii. 
23 Luke, Farming Ourselves, p. 311. 
24 Kheel, Nature Ethics, p. 229. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

cuenta en esta. Pero, esta crianza es cada vez más la excepción y menos la regla, 
el campo ha sido invadido hace tiempo por medidas crecentistas y eficientistas. 

Sin embargo, es de aclarar que la crianza de animales, de cualquier tipo, 
nunca es buena para el animal mismo, la vida de este siempre será de servidumbre 
y el camino al matadero siempre serán de sufrimiento extremo.  Aun así, el sistema 
capitalista neoliberal de explotación animal dista ya mucho de la crianza de 
pequeñas granjas. Este es un sistema que considera al animal un producto, una 
cosa sin subjetividad; despoja a los animales de toda vida y sentido, y, más aún, 
necesita que esta visión del animal se extienda y naturalice, dominando a todas las 
culturas, para que todos permanezcan acríticos frente a este proceso de violencia 
y muerte. Es caso imposible estimar cuántos animales son matados al día, mes o 
año para ser usados como comida. Empero, la increíble cifra que arroja el cálculo 
de Seth Millstein, es de que cada 24 horas se matan entre 3.400 7 6.500 millones, lo 
que tendría como resultado que cada año se estarían matando (haciendo una 
estimación mínima), 1.2 billones de animales anualmente para ser usados como 
alimentos.25 Esto nos da una clara idea de que no hay forma de que en el sistema de 
alimentación capitalista actual los animales sean considerados y tratados de una 
forma distinta a como productos de rápida reproducción y fácil desperdicio. 

Millones de estos animales son matados en América Latina, región que, 
como lo indiqué antes, ha pasado a ser un gran productor de productos de origen 
animal. Por ejemplo, la ONG Sinergia Animal denuncia que: “En Colombia, la 
industria del huevo explota a más de millones de gallinas, y hasta 2021, el 59% de 
ellas seguían confinadas en jaulas en batería”.26 Los conceptos de justicia social que 
pretenden justificar la perpetuación y el crecimiento de este sistema, y que se 
apoyan en la idea de que el carnismo es un modelo que supuestamente apoya a los 
humanos más vulnerables, y que los favorecería en sus derechos y expectativas 
sociales, están intrínsecamente ligados a la idea de que los animales son 
mercancías reemplazables, intercambiables, sin valor más allá de la producción y 
el mercado. Frente a esto, la pregunta sería cómo es posible que la justicia de un 
grupo de habitantes de este planeta se pueda basar en la crueldad y la negación de 
la vida y la integridad de otro grupo de habitantes. 

El agronegocio con animales pertenece a una cultura de la violencia que 
Marti Kheel asocia con la cultura de la violencia masculina.27 Son las normas 
masculinas de “racionalizar al animal”28 las que justifican una mirada a este desde 
la lejanía, desde la distancia de quien mira a un producto, un objeto del mercado que 
debe ser producido a cualquier costo y sin ninguna consideración. Las posturas 
ecofeministas como las de Kheel nos muestran cómo la racionalización que hoy 
logra cosificar al animal y que está siendo extendida, entre otras, por la industria de 
la explotación para alimentación, es producto de una visión individualista, 
competitiva, que privilegia la visión de objeto sobre la comprensión cariñosa del 
otro. Es una racionalización que ridiculiza la empatía y la emoción, e incluso llega a 
denigrar de las reflexiones éticas, por considerarlas embates emotivos contra los 
avances de ciencia y tecnología. La razón instrumentalizadora, que considera a la 

 
25 Millstein, How Many Animals, s/p. 
26 Sinergia Animal. Grandes marcas de restaurantes, s/p. 
27 Kheel, Nature Ethics, p. 27. 
28 Kheel, Nature Ethics, p. 27. 

https://www.poultryinternational-digital.com/poultryinternational/january_2023/MobilePagedReplica.action?pg28=undefined&pm=2&folio=26#pg28


MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

naturaleza en general como un objeto a dominar, se consolida como la norma de 
nuestras comprensiones simbólicas del mundo animal y natural. 

La ciencia y la tecnología aplicadas a la explotación animal dan a los seres 
humanos una sensación de poder, de superhumanos que tienen en sus manos la 
posibilidad de generar la vida que quieran, cuando y como la quieran. Es una 
industria que celebra la imagen del ser humano como omnipotente. La crianza 
selectiva y la investigación genética para generar productividad y crecimiento en 
los animales son la constante en la industria. Se criaron, por ejemplo, vacas con 
ubres enormes que apenas si les permiten caminar; pero, dado que esto se ha 
convertido en un problema, se hace investigación para pasar a otro tipo de selección 
que permita generar muchos litros de leche de una vaca, sin generar problemas al 
ganadero. La tecnología ganadera ofrece pollos con torsos tan enormes que no se 
pueden sostener en pie, cerdos Yorkshirem, Landrace, Duroc o Pietrain que son 
promocionados como más “eficientes” para la producción, o salmón transgénico, 
considerado un gran paso adelante en la industria. La tecnología detrás de la 
ganadería ha consolidado el despojo de sentido de la vida animal. Este despojo se 
promociona como un triunfo para la alimentación humana y para el ser humano 
mismo. La promesa del sistema carnista es que todos los seres humanos, 
independientemente de sus ingresos o condición social, podrán tener acceso a los 
productos de animales explotados, y que a partir de este acceso irrestricto y barato 
se consolidaría la justicia social, porque garantizaría a todos la alimentación y, con 
ello, calidad de vida. 

El impacto que tienen sobre los juicios morales tanto la visión del ser 
humano omnipotente, como el despojo de sentido de la vida animal no es poco. A 
partir de esta idea del supremacismo humano se funda la justificación de toda la 
dictadura de la especie que hemos venido extendiendo. Nada que se haga a los 
animales explotados se considera malo, según esta visión dictatorial, porque no 
tienen existencia simbólica en nuestras vidas; mientras todo lo que se haga en favor 
de ellos se considera contrario a los intereses humanos, porque nosotros 
supuestamente dependemos de esta explotación para vivir y vivir bien. Así funciona 
el aparato de valoración que genera la consolidación del sistema carnista. Las 
críticas al modelo se entienden como imposiciones contrarias a los intereses 
humanos, “ecofacismo” lo llegan a llamar algunos. El sistema de explotación se da 
por sentado, su afirmación acrítica se exige como parte del reconocimiento de los 
derechos humanos a la satisfacción de sus necesidades básicas y a una vida digna. 
Insistiré en que, bajo este proceso de esencialización del sistema, y el blindaje a 
todo cuestionamiento de la producción y explotación de animales, la búsqueda de 
alternativas a este sistema se bloquea y las reflexiones sobre cómo el sistema 
reduce las posibilidades de vida de calidad de los seres humanos no llegan a ser 
materia de reflexión. 

Es de preguntarse entonces si no es cierto que los seres humanos y las 
comunidades más vulnerables dependen del sistema carnista para la consolidación 
de sus expectativas de justicia social. Teniendo en cuenta, además, que los llamados 
“proyectos productivos” de explotación animal o de “aprovechamiento de la 
biodiversidad” se entienden como medidas de empoderamiento de las comunidades. 
A esto habría que anotar que aquí hay una confusión, pues, si bien es un hecho que 
muchas de los humanos y comunidades más vulnerables de los países de América 
Latina dependen para su supervivencia de su alineación al sistema, esta no es 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ganancia de la justicia social, sino un triunfo del capitalismo que mercantiliza todos 
los aspectos de la vida humana y no humana. Si entendemos la justicia social como 
las condiciones sociales que garanticen una vida con las necesidades satisfechas y 
con posibilidades de una vida saludable, con educación, salud e ingresos suficientes 
para la consolidación de las perspectivas de vida buena, entonces la dependencia 
de commodities, de ganancias de la explotación, de productos que no generan 
ninguna autonomía, no parecerían ser la solución. Que los humanos que menos 
opciones tienen estén obligados a depender del carnismo y, con ello, del aumento 
de la violencia y muerte de los animales, no es una consolidación de acciones de 
justicia, sino de la expoliación de la vida en el siglo XXI. Es cierto que, en general, 
las posibilidades actuales de alejarse del sistema capitalista neoliberal son muy 
pocas; o se vive alienado a la cada vez mayor extensión de los valores y las prácticas 
neoliberales, o las opciones son la precariedad y la exclusión (aunque el capitalismo 
mismo extienda a precariedad). Por lo demás, no son pocos los latinoamericanos 
privilegiados que exigen que el sistema carnista se extienda, no para sobrevivir, 
sino para tener siempre productos de origen animal a disposición y en grandes 
cantidades, en restaurantes o supermercados. En las grandes urbes de esta parte 
del mundo el acceso a grandes cantidades de productos de origen animal, en gran 
variedad, se valoran como instrumento de estatus y avance social. 

En vez de exigir redistribución de la riqueza y del poder, de la protección de 
los bienes de la tierra de los que dependemos, de la consolidación de formas de 
economías que beneficien directamente a los humanos y a sus comunidades y que 
no dependan de las preferencias del mercado y de los gustos o de las redes del 
momento, seguimos exigiendo más explotación y con ello más saqueo de la vida 
animal. Las crisis de vida que genera el colonialismo y el elitismo propios de los 
países latinoamericanos desde hace siglos, y que se ha agravado con la extensión 
del capitalismo neoliberal, no se soluciona con más capitalismo neoliberal. No es 
ningún avance moral exigir de los animales lo que los humanos no podemos hacer 
para nosotros mismos. Para comprender la justicia social, es necesario liberarse 
de los mitos del capitalismo: 

 
Cuando se despoja al capitalismo de sus mitos justificativos, se ve algo que debería ser obvio. 
El capitalismo no es, como insisten sus defensores, un sistema diseñado para distribuir la 
riqueza, sino un sistema para apoderarse de ella y concentrarla. El cuento de hadas que el 
capitalismo presenta sobre sí mismo —que uno se hace rico mediante el trabajo duro y la 
capacidad de emprendimiento— es el mayor golpe propagandístico de la historia de la 
humanidad.29 

 

2. Explotación animal y agotamiento de la vida humana 

Andy Robinson nos recuerda que durante las últimas décadas y con el apoyo 
de distintos gobiernos progresistas en América Latina: 

 
La dependencia de la exportación de commodities se mantuvo en muchos países, y cuando 
el superciclo de altos precios internacionales de minerales, de petróleo y de alimentos básicos 
acabó abruptamente, este error le pasó una enorme factura a una izquierda latinoamericana 

 
29 Monbiot; Hutchison, La doctrina invisible, p. 20. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

convencida de haber encontrado la fórmula mágica para redistribuir la renta y, al mismo 
tiempo, seguir gobernando.30 

 
En su periplo por América Latina, este periodista tuvo la oportunidad de 

encontrarse con la realidad de la devastación ecológica y social del proyecto 
extractivista latinoamericano. Para el caso que corresponde analizar en este texto, 
Robinson se refiere a los dos productos estrella de Brasil, y ahora de cada vez más 
países en la región: la soya y el llamado ganado vacuno. En el caso de Pará, Bahía, 
en Brasil, Robinson habla de la extensión de lo que muchos denominaron un 
“commodity milagro”,31 la solución contra el hambre o el “cultivo flexi”,32 que podría 
alimentar humanos, ser pienso para animales y combustible para vehículos: la soya. 
Lejos de ser un motor de progreso social, el cultivo de soya, dominado por 
corporaciones internacionales y con la connivencia de gobierno y élites locales, 
significó la consolidación de la injusticia social para los habitantes de la zona. El 
cultivo de soya acabó con las economías campesinas, desplazó humanos, arrasó 
con bosques, llenó la tierra de pesticidas y acabó con especies autóctonas. Los 
campesinos terminaron dependiendo de subsidios y la vida se hizo imposible en 
tierras donde la degradación acabó con la diversidad.33 Algo parecido evidenció en 
Pará, en el mismo Brasil: la extensión de la frontera ganadera consolidó las fuerzas 
latifundistas y, a través de ellas, el dominio de grandes corporaciones extranjeras, 
la degradación ambiental, el empobrecimiento y la expulsión del campesinado.34 La 
expectativa latinoamericana de generar la inclusión en el bienestar social de 
aquellos seres humanos históricamente relegados, a través de la inserción en el 
sistema de explotación animal y de la extensión de monocultivos, se ha mostrado 
ya como una falacia. La narrativa de la justicia social asociada a la explotación de 
la naturaleza resulta ser, incluso cuando está acompañada de las mejores 
intenciones, una narrativa a favor de la extensión de los grandes capitales y de la 
precarización de las vidas humanas y animales. 

La promesa de la justicia social, entendida como la posibilidad de mejorar 
las condiciones básicas de vida e impulsar condiciones de una buena vida, sin 
discriminación ni exclusión, que ha sido anclada a este modelo de explotación 
animal y agroindustrial, presenta el resultado contradictorio de potenciar las 
circunstancias ambientales y sociales de exclusión. El racismo y discriminación 
ambiental, el colonialismo y, por supuesto, el especismo violento son parte 
fundacional del sistema de explotación, potenciados por los movimientos de 
globalización que unifican las dietas, las culturas y siguen explotando a los más 
vulnerables en beneficio de los más ricos, no solo del Norte Global, sino también de 
los mismos países latinoamericanos. Las élites y las clases medias de nuestra 
región son ya grandes consumidores (especialmente en lo que a carne y productos 
de origen animal se refiere, como vimos con el aumento del consumo en la región), 
y están inmersas en las mismas dinámicas de consumo y explotación que las del 
Norte. América Latina no solo está dominada por las grandes corporaciones de 
alimentos y explotación animal, sino que tiene ya grandes empresas propias de 

 
30 Robinson, Oro, petróleo y aguacates, p. 16. 
31 Robinson, Oro, petróleo y aguacates, p. 237. 
32 Robinson, Oro, petróleo y aguacates, p. 239. 
33 Robinson, Oro, petróleo y aguacates, pp. 237-253. 
34 Robinson, Oro, petróleo y aguacates, pp. 254-264. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

producción de animales que generan productos para el insaciable mercado 
interno.35 

El concepto de racismo ambiental viene siendo usado ya hace tiempo en las 
luchas de poblaciones afrodescendientes, por ejemplo, en los Estados Unidos, 
referido a la discusión sobre la justicia ambiental. Los conceptos de racismo y 
discriminación ambiental los utilizo para expresar la realidad de que los terribles 
efectos negativos que tiene la extensión de la explotación animal en la calidad del 
suelo, del agua, del aire o en el calentamiento global o en la degradación de la vida 
marina, los sufren especial y primeramente los más vulnerables, en muchos casos 
poblaciones afrodescendientes e indígenas (aunque los terminaremos sufriendo 
todos). Estos efectos se ven primero en las zonas en las cuales las personas más 
dependen de los bienes de la naturaleza, de la agricultura de supervivencia, de los 
humedales, de los lugares que proveen alimento inocuo. 

El concepto de colonialismo lo uso para indicar, como lo he hecho antes, que 
el modelo de explotación animal es un modelo heredado de la conquista, y que, en 
la actualidad, se ha extendido y potenciado, sobre todo, por la globalización 
neoliberal. La explotación animal en la región no empezó con los modelos 
globalizantes, pero sí ha empeorado y se ha embarnecido con la promesa de 
progreso e inclusión. El concepto de especismo violento lo uso, por un lado, para 
explicar la crueldad del sistema de explotación animal con las especies explotadas, 
que incluye también la violencia sexual. El carnismo constituye una violenta 
expresión de explotación por sexo, pues la producción de productos lácteos y el 
nacimiento de animales para la producción se basa en el abuso de las capacidades 
reproductivas de las hembras de diferentes especies. Por otro lado, lo uso para 
expresar la manera en cómo el sistema carnista afecta a las especies de animales 
salvajes, cuyas vidas se pierden por millones con la extensión de la agroindustria 
animal. Estos son también los mayores afectados cuando los llamados proyectos 
productivos se trasladan al llamado “uso de la biodiversidad”, forma en la que se 
denomina, entre otras acciones, a la extensión de la explotación animal a especies 
no domesticadas, cuando las comunidades, especialmente por los procesos 
extractivistas, no pueden tener otras formas de generar ingresos. Los ya 
mencionados zoocriaderos, la caza comercial, la pesca deportiva, entre otros, son 
ejemplo de lo anterior. Ante el agotamiento de las posibilidades de las comunidades 
para tener una vida digna, dado el avance de la maquinaria agroindustrial que 
destruye ecosistemas, la propuesta de algunos grupos para hacer justicia a estas 
comunidades es aumentar la violencia contra los animales, incluyendo cada vez 
más especies en la explotación sistemática. 

Para comprender mejor el impacto negativo que la explotación de animales 
tiene sobra la vida humana y no humana es necesario visualizar el escenario 
completo de la explotación. El proceso de generación de productos de origen animal 
es parte de un complejo sistema que va desde la producción primaria, pasando por 

 
35 “La abundancia de créditos —sumados al crecimiento de los mercados interno y externo para productos de origen 

animal— tuvo como resultado la transformación de millones de hectáreas de selva tropical, bosque húmedo y 
subhúmedo en pastizales para la cría de bovinos, pero también las áreas agrícolas cambiaron de un patrón de cultivos 
—donde predominaban los productos básicos para la alimentación humana— a una estructura orientada hacia la 
producción de insumos para la ganadería; en particular, la intensiva (Pérez, R. 1986)”. Perez Espejo, El lado oscuro de la 
ganadería, p. 218. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

la transformación y fabricación, hasta el transporte, venta, distribución y el 
consumo. Pero también involucra, por ejemplo, la comida que se desperdicia. En 
todas estas etapas la explotación animal genera problemas medioambientales y de 
salud. Sus efectos son graves y están cambiando la vida en el planeta de manera tal 
que cada vez le es más difícil recuperarse. El Informe Planeta Vivo 2024 resume los 
efectos del sistema de alimentación basada en la explotación animal en tierra así: 
“Además de los 4200 millones de hectáreas, otros 460 millones se destinan al 
cultivo de piensos para la producción ganadera (carne roja, productos lácteos y aves 
de corral), lo que supone el 82 % de todas las tierras agrícolas utilizadas para 
alimentar al ganado”;36 mientras los impactos en el agua son también gravísimos: 

 
La pesca industrial se lleva a cabo en más de la mitad del océano (>55 %), aunque la mayor 
parte de la pesca se concentra en zonas poco profundas y costeras, lo que provoca una 
creciente degradación del hábitat y riesgos para las especies amenazadas. Además, se han 
transformado más de 3 millones de hectáreas de manglares y otros hábitats costeros para 
favorecer la acuicultura, especialmente la cría de langostinos y tilapia, y la transformación 
continúa.37 

 
El sistema actual de producción de alimentos, con la expansión de la 

explotación animal a la cabeza, es responsable de: 27% de las emisiones de gases 
de efecto invernadero, 70% de las extracciones de agua dulce, 90% de la 
deforestación tropical;38 y contribuye también al agotamiento de agua dulce.39 La 
mayoría de la soya en el mundo, mercado en el cual América Latina es ya 
protagonista, se usa para la alimentación de animales explotados, especialmente 
pollos y cerdos, pero el mercado de la soya para la acuicultura, que consumía ya 
antes cantidades ingentes de harían de pescado, también crece.40 Contrario a la 
afirmación generalizada, el hacinamiento de animales en granjas de explotación sí 
contribuye decisivamente a las amenazas para la vida que enfrenta hoy el planeta. 
Esta ganadería está asociada también a la contaminación por amoniaco, nitratos y 
nitrógenos, tanto en el aire como en el suelo y el agua.41 La expansión del modelo 
carnista influye también directamente en la generación de enfermedades e 
infecciones;42 así como, junto con otros monocultivos, en la exposición a la 
contaminación por pesticidas, que afectan especialmente a los trabajadores del 
sistema, a sus familias y a las comunidades en las cuales se esparcen.43 También 
se pueden enumerar las injusticias que se generan por el trabajo esclavo que se 
usa en la ganadería, por ejemplo en Brasil.44 

Esta situación afecta especialmente a las poblaciones más vulnerables, 
dejándoles con cada vez menos suelo para el cultivo de alimentos sanos e inocuos, 
afectando su autonomía y su soberanía alimentaria, forzando el desplazamiento, 
enfermándolas, entre otras. El sistema tiene consecuencias directas o indirectas 

 
36 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 62. 
37 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 62. 
38 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 62. 
39 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 63. 
40 Fraanje; Garnett. Soy, p. 6. 
41 Perez Espejo, El lado oscuro de la ganadería, pp. 221-222. 
42 Espinosa, et al., Infectious Diseases and Meat Production, pp. 1021-1026. 
43 Olguín-Hernández, et al., Patterns and Relationships of Pesticide, pp. 3-9. 
44 Environmental Justice Foundation, Slave labor, pp. 8-21. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

sobre la vida;  por ejemplo, la contribución de este a las emisiones de gases de 
efecto invernadero y al cambio climático global, y con ello al aumento de eventos 
catastróficos, como inundaciones y otros, deja sin hogar a millones de personas en 
el mundo y afecta las cosechas de quienes más dependen de ellas. Todos estos 
efectos se sienten ya también en las grandes y sobrepobladas ciudades de América 
Latina, que no solo sufren por los efectos del cambio climático, sino que se 
sustentan en la alimentación carnista, misma que, contrario a lo que se piensa, 
diezma cada vez las posibilidades de alimentar a tantos millones de personas. Es lo 
que resalta el Informe Planeta Vivo 2024 cuando plantea que: 

 
A pesar de la producción récord, unos 735 millones de personas se acuestan con hambre cada 
noche. Los índices de obesidad están aumentando, mientras que casi un tercio de la población 
mundial no recibe con regularidad suficientes alimentos nutritivos.45 

 
Y, más adelante continúa diciendo que: “Paradójicamente, nuestro sistema 

alimentario está socavando nuestra capacidad de alimentar a la humanidad ahora y 
en el futuro”.46 Dado este panorama, no solo se hace urgente un cambio en el 
sistema alimentario, sino en los conceptos que lo sustentan. La concepción de 
justicia social basada en el expansionismo crecentista del sistema carnista 
desconoce los efectos sociales de este sistema y la fuerza con la cual está 
agravando aún más las inequidades sociales que supuestamente pretendía 
disminuir. El sistema carnista pone a animales y humanos al servicio de una élite 
social y comercial que no sufre de manera primera e inmediata sus efectos 
adversos. Por supuesto que todos los seres humanos seremos afectados en algún 
momento por esta catástrofe de la vida, pero, quienes viven y dependen 
directamente de zonas de explotación son, junto con los animales, las primeras 
víctimas del sistema. La producción extensiva a pequeña escala también impacta 
seriamente a la naturaleza y también necesita ser transformada. Muchos ven en la 
implementación de sistemas silvopastoriles la solución al problema, estos son 
sistemas que combinan la crianza de animales con árboles, arbustos y forrajes. 
Pero, estos sistemas, que también pueden ser intensivos, perpetúan la explotación 
animal y tienen también la intención de mantener un aumento de la producción. Por 
lo demás, dado el crecimiento de la demanda y la necesidad de integrarse 
efectivamente al mercado ¿qué tan pequeños y “sostenibles” pueden permanecer 
estos sistemas? El problema es que, en general, propuestas de transformación 
como estas no cuestionan el sistema mismo, menos la explotación animal, sino que 
pretenden mantener algunos cambios que localmente pueden tener menor impacto, 
pero que no significan una transformación radical en favor de animales humanos y 
no humanos. 

Los animales salvajes tampoco tienen posibilidades de justicia con este 
sistema. No solo están directamente afectados por la caza para consumirlos como 
carne o usarlos en diversos tipos de actividades religiosas y culturales,47sino que, 
además, están siendo aniquilados por la extensión del sistema carnista. El sistema 
alimentario actual es la principal amenaza para el 86% de las especies en vía de 

 
45 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 10. 
46 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, p. 10. 
47 Ripple, et al., Bushmeat hunting and extinction risk to the world's mammals, pp. 3-8. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

extinción. 48En América Latina, el 94 % de las poblaciones de las especies ha sufrido 
una reducción.49El especismo violento del sistema carnista va en contra de toda vida 
animal y hace imposible la convivencia de animales humanos y no humanos. Las 
situaciones de conflicto entre humanos y animales, y las de competencia por bienes 
de la naturaleza en las interacciones entre animales seguirán en aumento, puesto 
que todos nos estamos quedando sin espacio vital en este mundo. Como lo indican 
Machovina et al. 

 
El consumo de productos alimenticios de origen animal por parte de los seres humanos es 
una de las fuerzas negativas más poderosas que afectan a la conservación de los ecosistemas 
terrestres y la diversidad biológica. La producción ganadera es el mayor impulsor de la 
pérdida de hábitats, y tanto la ganadería como la producción de piensos están aumentando 
en los países tropicales en desarrollo, donde reside la mayor parte de la diversidad biológica.50 

 
Es así entonces como el sistema carnista se muestra como la expansión de 

una visión violenta e injusta frente a animales humanos y no humanos. Afecta la 
vida de todos y beneficia principalmente a fuerzas oligarcas y colonizadoras. 
Inscrito ya en el sistema capitalista neoliberal, además, la fuerza de su expansión 
lo consolida como un sistema incuestionado, del que la mayoría quieren participar, 
que se impone para cambiar las prácticas. Es necesario, entonces, replantear 
también el concepto antropocéntrico y especista de justicia, de manera que este se 
alíe con prácticas que no se basen en la esclavización de otras especies. Esto es, 
es necesario fundamentar la perspectiva de la lucha contra el hambre, contra la 
inequidad, por la redistribución de la riqueza y por el mejoramiento de la calidad de 
vida para todos los seres humanos, en una visión de justicia que no esencialice la 
violencia contra los animales, y que no la postule como necesaria para estos logros 
humanos. Para esto necesitamos proyectos conceptuales y comunitarios que nos 
integren con la vida animal y que nos devuelvan la posibilidad de compartir el mundo 
con ellos, no depender de su explotación y muerte. A modo de conclusión, realizaré 
una breve propuesta al respecto, que simplemente brinda ideas para posibilitar 
futuras reflexiones. 

 

3. La justicia a partir de un veganismo contextual 

Tomo la expresión veganismo contextual de Marti Kheel, quien propone un 
veganismo contextual del cuidado.51La autora entiende el vegetarianismo o 
veganismo como una respuesta a redes de relaciones particulares, sociales y 
culturales.52Este cambio de paradigma propone reestablecer, no solo las relaciones 
entre humanos, sino las relaciones entre humanos-animales y naturaleza, para 
dejar atrás las relaciones de competencia y explotación y generar unas de cuidado 
y colaboración. No se trata de una idealización de la naturaleza humana y no 
humana, sino de cambiar los esquemas de racionalización y mercantilización por 
unos de restauración del tejido de la vida, a partir del trabajo comunal y de redes de 

 
48 WWF, Informe Planeta Vivo 2024, pp. 62. 
49 WWF, Informe Planeta Vivo 2022, p. 12. 
50 Machovina, The key is reducing, p. 419. 
51 Kheel, Nature Ethics, p. 233. 
52 Kheel, Nature Ethics, p. 234. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

apoyo. También tomo esta idea de proyectos como el Food Empowerment Project,53 
que promueve el veganismo y lo integra con las costumbres culinarias de diversas 
partes del mundo. Este proyecto trabaja también con los conceptos de racismo y 
justicia ambientales, reconociendo que, aunque la contaminación está casi en todas 
partes, ciertas comunidades soportan de manera desproporcionada la carga de la 
contaminación el aire, el suelo y el agua y tienen menos acceso a comida saludable. 
Esto suele darse, por ejemplo, en comunidades negras, indígenas, o de bajos 
ingresos.54 

Este veganismo, siguiendo de nuevo con Kheel,55 no es una imposición, sino 
un ideal, que se construye en las relaciones de cada contexto y comunidad, con la 
perspectiva de eliminar la violencia contra los animales y la degradación de la vida 
humana ligada a ella. Para unas culturas habrá mayores dificultades que para otras, 
pero la perspectiva será la de poder construirse como comunidad con y para la 
naturaleza. 

 Lo anterior implica cambios serios en los valores de muchas culturas, así 
como también el retorno a los valores perdidos de otras. La extensión del carnismo 
desde hace siglos en los países de América Latina ha derivado en el hecho de que 
las personas consideren el veganismo como una imposición; pero, el carnismo lo 
entiendan como natural y necesariamente asociado a los valores de todas las 
comunidades. Por el contrario, el carnismo es una imposición colonialista y 
monopolizadora, que amenaza con extinguir las fuentes de alimentación saludables 
para animales humanos y no humanos. 

Este veganismo contextualizado se refiere a procesos de lucha tanto 
individuales como comunitarios, porque las decisiones individuales sí cuentan.  Los 
cambios sí son posibles para millones de personas con niveles adquisitivos 
suficientes para decidir sobre sus dietas, y que pueden hacer el cambio a una dieta 
mayoritariamente basada en plantas, sin ningún detrimento en la salud. En la región 
de América Latina ese cambio es posible para muchos, y, en general, hay una 
negativa a afrontarlo, pues aquí también se perpetúa el traslado de 
responsabilidades del que habla Brian Luke, en el cual el ganadero traslada la 
responsabilidad al público en general, porque le está dando “lo que quiere”, y el 
consumidor se escuda en la idea de que “los van a sacrificar de todos modos” o en 
que los cambios individuales no influyen en el mercado.56Los proyectos individuales 
movilizan cambios sociales que pueden derivar en la generalización de la oferta 
basada en plantas, pero, sobre todo, pueden cambiar la valoración moral e impulsar 
la negativa a participar de la matanza animal como si fuese opción viable y loable.  

Las grandes urbes, en las cuales los individuos compiten y luchan por 
sobrevivir con cada vez menos vínculos y en contextos cada vez más corruptos, 
pueden cambiarse por entornos de pequeñas y grandes comunidades del bienestar. 
En todo caso, la existencia de estas megaciudades depredadoras de bienes de la 
naturaleza, que ponen al campo a su servicio como “despensa”, lugar de descanso, 
de turismo o de esparcimiento, debe ser puesta en duda. La constante ampliación e 

 
53 Food Empowerment Project, Our Work, s/p. 
54 Food Empowerment Project, Environmental Racism, s/p. 
55 Kheel, Nature Ethics, p. 233. 
56 Luke, Taming Ourselves, p. 304. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

hiper urbanización de estas ciudades tiene también graves consecuencias para los 
animales y la naturaleza en general.  

Pero, esta propuesta se centra también especialmente en los cambios 
comunitarios de aquellos que menos pueden elegir, que están siendo arrastrados 
por las prácticas expansivas del carnismo, y que deben competir o igualar con su 
ganadería los rendimientos de la agroindustria o a fuerza unirse a ella. Estas 
comunidades que están siendo invadidas por la degradación, la contaminación y los 
pesticidas y que van perdiendo la posibilidad de la soberanía alimentaria. Es por 
esto por lo que este veganismo implica agricultura comunitaria, agricultura 
regenerativa, protección de la diversidad alimentaria y con ello de las semillas y las 
prácticas que la hacen posible, diversidad de dietas y proyectos de vida en común. 
Las sociedades latinoamericanas, con su deriva consumista, parecen estar lejos de 
favorecer estos proyectos, pero esto también viene impulsado por la realidad de 
que, insisto, el carnismo se entiende como natural y fortalecedor del bienestar de 
las personas, se fomenta y se celebra, incluso en los aspectos más baladíes: el 
consumo de cantidades ingentes de carne y productos de origen animal hace parte 
de los esquemas de entretenimiento de todas las ciudades.  

Este veganismo opera entonces en la diversidad de contexto de naturaleza 
y vida y se integra a ellos como ideal y como guía, reconociendo los diversos 
procesos; pero, sin restar responsabilidades. Desde esta visión los seres humanos 
se integran con la subjetividad del animal, lo conocen y lo reconocen como un ser 
con vida propia, valoran su existencia e integran su protección a la propia. El cambio 
de los parámetros de alimentación, y con ello el tránsito a una dieta 
mayoritariamente basada en plantas no es solo una cuestión accesoria de gustos, 
sino un problema esencial de vida. La consolidación de este veganismo impulsa a 
las comunidades a exigir que no sean obligadas a seguir agotando los bienes que 
hacen posibles sus vidas; por ejemplo, a sobrepescar o a extenderse en proyectos 
explotativos que, aun generando muchos animales, no generan recursos para 
garantizar la vida buena. La justicia de este veganismo no es la que ataca al animal 
para defender al humano, sino la que exige cambios estructurales para defenderlos 
a los dos. Quizás el mayor problema aquí es que estos cambios son difíciles, pero, 
son urgentes. Nada en relación con los animales, y menos en las circunstancias 
actuales es fácil, no todos los grupos sociales y étnicos pueden asumir de la misma 
manera los riesgos para una vida buena y justa en convivencia e integración con la 
naturaleza. Obviamente, no hay nada de justo en forzar cambios inmediatos y 
mayores en quien menos puede, pero, también hay que reconocer en este mundo 
son los animales no humanos los que menos pueden. 

Para ejemplificar esta idea propongo los “Agroecosistemas Biodiversos 
Familiares (ABIF)” de la región de La Mojana en Colombia, y no porque estos se 
guíen por este principio de veganismo, sino porque son un ejemplo de cómo se 
puede concretar este ideal, en un esfuerzo de lucha y revolución eco-social, que se 
alía con una concepción estética de la naturaleza y se aleja de proyectos 
explotativos. Esta región tiene un “Índice de Pobreza Multidimensional (IPM) de 
61,53 %, un 42 % más alto que el IPM nacional”.57 Estas comunidades trabajan por 
devolver a la naturaleza lo que ha perdido, genera los cultivos de plantas diversas 
e importantes para los ecosistemas de la región, fomenta la rehabilitación de los 

 
57 Giraldo, Los laboratorios contra el cambio climático, s/p. 



Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

19 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

manglares, trabaja con semillas criollas y se organiza en torno a la soberanía 
alimentaria y al trabajo comunitario58. De esta manera, entiendo yo, consolidan 
procesos de justicia para los humanos e interespecie, pues se organizan para 
restaurar el hogar de muchas especies y no basan su existencia en la extensión de 
proyectos productivos asociados a algún tipo de ganadería. Representan toda una 
filosofía de vida, de una vida frugal, que aprecia a la naturaleza por lo que ella es, 
para vivir según sus ciclos y con ello armonizar también con la naturaleza los ciclos 
humanos. Este tipo de comunidades abren la posibilidad de que los humanos se 
apropien de su destino y no sean sometidos a la deriva de la violencia productivista 
contra los animales. Pero, para que esto sea posible, es necesario que todos 
comprendamos que la justicia social es justicia ambiental, que esta está asociada a 
la justicia común para animales humanos y no humanos y que, con todas las 
dificultades que eso implica, todos, sobre todo quienes más posibilidades tienen, 
deben generar el cambio que apoye la restauración de la vida de estas comunidades, 
sin seguir presionando al campo para que entregue cada vez más explotación 
animal y con ello degrade cada vez las posibilidades de vida. 

Este veganismo contextual se traslapa entonces con los cambios en los 
parámetros de alimentación que hace mucho tiempo está claro que son necesarios 
para cambiar al mundo. Es un veganismo que no idealiza las culturas, pues todas 
las culturas tienen algo que enseñar y algo que aprender, y mantiene siempre el 
norte de reconocer a los animales como víctimas de la pobreza ambiental que se 
expande por el continente. Es una propuesta para dejar de contraponer vida contra 
vida. Es un cambio en las formas simbólicas que, además, protege a las 
comunidades del vaivén de los commodities y de los precios internacionales. Lo que 
propongo es alejarnos del carnismo con decisión y con las posibilidades de cada 
contexto. Los proyectos comunitarios combaten también el individualismo suicida 
del neoliberalismo, que, bajo la visión del “sálvese quien pueda”, destruye los lazos 
sociales y da a entender a los individuos que la única posibilidad de vivir bien es en 
competencia con otros humanos, con otros animales y con la naturaleza en general. 
Por lo demás, se hace necesario que en América Latina nos ubiquemos como parte 
del problema, pues, como espero haber mostrado, estamos cada más integrados en 
las dinámicas de degradación y explotación animal humana y no humana.  

El día llegará, y no está lejos, en el cual la degradación de la naturaleza ya 
no nos permita alimentarnos. Para no seguir transitando con rapidez hacia ese día, 
es necesario reconceptualizar la vida y con ella la justicia, para que deje de ser una 
justicia dicotómica y empiece a ser una justicia integrativa; una que no avale y no 
reclame la violencia contra los animales. No tenemos derecho a explotar, no 
tenemos derecho a violentar a seres de otras especies; ningún derecho puede 
basarse en la crueldad a la que se expone al mundo animal. Tenemos derecho a 
alimentarnos, pero no a alimentarnos de animales; tenemos derechos a 
alimentarnos de forma sana, y la mejor forma de hacerlo es alejándonos de la 
explotación animal. El veganismo contextual es una propuesta de justicia para 
transitar por un camino lejos de los gritos, la sangre y la tortura animal.  

 
58 Giraldo, Los laboratorios contra el cambio climático, s/p. 



MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

20 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referencias 

AGRICULTURE AND HORTICULTURE DEVELOPMENT BOARD (AHDB). South America, 
Central America, Panama and the Dominican Republic: how much do they consume?. 
Londres: AHDB, s. f. Disponible en: https://ahdb.org.uk/trade-and-policy/export-
opps/regions/centralsouthamerica/consumption. Acceso en: 30 jul. 2025. 

BAR-ON, Yinon M.; PHILLIPS, Rob; MILO, Ron. The biomass distribution on Earth. 
Proceedings of the National Academy of Sciences of the United States of America, v. 115, 
n. 25, pp. 6506-6511, 2018. Disponible en: https://doi.org/10.1073/pnas.1711842115. 
Acceso en: 30 jul. 2025. 

LUKE, Brian. Taming ourselves or going feral? Toward a nonpatriarchal metaethic of animal 
liberation. In: ADAMS, Carol J.; DONOVAN, Josephine (eds.). Animals and women: feminist 
theoretical explorations. Durham, NC: Duke University Press, 1995. pp. 303-311. 

DELGADO, Christopher. Rising consumption of meat and milk in developing countries has 
created a new food revolution. The Journal of Nutrition, v. 133, n. 11, supl. 2, pp. 3907S-
3910S, 2003. Disponible en: https://doi.org/10.1093/jn/133.11.3907S. Acceso en: 30 jul. 
2025. 

ESPINOSA, Román; TAGO, Damian; TREICH, Nicolas. Infectious diseases and meat 
production. Environmental and Resource Economics, v. 76, n. 4, pp. 1019-1044, 2020. 
Disponible en: https://doi.org/10.1007/s10640-020-00484-3. Acceso en: 30 jul. 2025. 

ENVIRONMENTAL JUSTICE FOUNDATION. Slave labour in the Brazilian cattle ranching 
industry: the case of the Pantanal and the European market. Londres: EJF, dic. 2023. 
Disponible en: https://ejfoundation.org/resources/downloads/EJF-EU-Pantanal-human-
rights-report-cattle-sector-2023-v5.pdf. Acceso en: 30 jul. 2025. 

FOOD EMPOWERMENT PROJECT. Our work. San Luis Obispo, CA: Food Empowerment 
Project, s. f. Disponible en: https://foodispower.org/our-work/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

FOOD EMPOWERMENT PROJECT. Environmental racism. San Luis Obispo, CA: Food 
Empowerment Project, ene. 2022. Disponible en: https://foodispower.org/environmental-
and-global/environmental-racism/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

FOOD AND AGRICULTURE ORGANIZATION OF THE UNITED NATIONS (FAO). Avances y 
desafíos en la ganadería de América Latina y el Caribe: medidas de mitigación apropiadas 
para cada país. Santiago de Chile: FAO, 2023. 

FRANCIONE, Gary L. Introduction to animal rights: your child or the dog?. Filadelfia: Temple 
University Press, 1999. 

FRANCIONE, Gary L. Is the domestication of animals morally justifiable? Animal Rights: The 
Abolitionist Approach, 18 mayo 2021. Disponible en: 
https://www.abolitionistapproach.com/is-the-domestication-of-animals-morally-
justifiable/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

FRAANJE, Walter; GARNETT, Tara. Soy: food, feed, and land use change. Oxford: Food 
Climate Research Network, University of Oxford, s. f. 

GIL-MENDOZA, Luis Gustavo et al. Impacts of intensive agriculture on birds: a review. 
Agrociencia, v. 58, n. 1, p. 118-132, 2024. Disponible en: 
https://doi.org/10.47163/agrociencia.v58i1.2968. Acceso en: 30 jul. 2025. 

GUINTARD, Claude. Los animales también participan en la historia global: las primeras 
importaciones de bovinos a América a partir del segundo viaje de Cristóbal Colón (1493). 
Centro Virtual Cervantes, 2016. Disponible en: 

https://ahdb.org.uk/trade-and-policy/export-opps/regions/centralsouthamerica/consumption
https://ahdb.org.uk/trade-and-policy/export-opps/regions/centralsouthamerica/consumption
https://doi.org/10.1073/pnas.1711842115
https://doi.org/10.1007/s10640-020-00484-3
https://ejfoundation.org/resources/downloads/EJF-EU-Pantanal-human-rights-report-cattle-sector-2023-v5.pdf
https://ejfoundation.org/resources/downloads/EJF-EU-Pantanal-human-rights-report-cattle-sector-2023-v5.pdf
https://foodispower.org/our-work/
https://foodispower.org/environmental-and-global/environmental-racism/
https://foodispower.org/environmental-and-global/environmental-racism/
https://www.abolitionistapproach.com/is-the-domestication-of-animals-morally-justifiable/
https://www.abolitionistapproach.com/is-the-domestication-of-animals-morally-justifiable/


Justica social y explotación animal: reflexiones sobre una alianza imposible 

 

21 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

https://cvc.cervantes.es/literatura/carolvs/carolvs_01/15_guintard.htm. Acceso en: 30 jul. 
2025. 

GIRALDO, César. Los laboratorios contra el cambio climático en uno de los humedales más 
grandes de Colombia. Mongabay, 17 feb. 2024. Disponible en: 
https://es.mongabay.com/2024/02/laboratorios-contra-el-cambio-climatico-humedales-
la-mojana-colombia/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

GREENSPOON, Lior et al. The global biomass of wild mammals. Proceedings of the National 
Academy of Sciences, v. 120, n. 10, p. 1-7, 2023. Disponible en: 
https://doi.org/10.1073/pnas.2204892120. Acceso en: 30 jul. 2025. 

JOY, Melanie. Por qué amamos a los perros, nos comemos a los cerdos y nos vestimos con 
las vacas: una introducción al carnismo. Trad. Montserrat Asencio Fernández. Murcia: Plaza 
y Valdés, 2013. 

KHEEL, Marti. Nature ethics: an ecofeminist perspective. Lanham, MD: Rowman & 
Littlefield, 2007. 

KNOPP, Julie. Curb animal agriculture to protect wild birds. The Humane League, 16 oct. 
2023. Disponible en: https://thehumaneleague.org/article/protect-wild-birds. Acceso en: 
30 jul. 2025. 

MACHOVINA, Brian; FEELEY, Kenneth J.; RIPPLE, William J. Biodiversity conservation: the 
key is reducing meat consumption. Science of the Total Environment, v. 536, p. 419-431, 
2015. Disponible en: https://doi.org/10.1016/j.scitotenv.2015.07.022. Acceso en: 30 jul. 2025. 

MILLSTEIN, Seth. How many animals are killed for food every day? Sentient, 30 jul. 2024. 
Disponible en: https://sentientmedia.org/how-many-animals-are-killed-for-food-every-
day/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

MONBIOT, George; HUTCHISON, Peter. La doctrina invisible: la historia secreta del 
neoliberalismo. Trad. Salvador Cobo. Madrid: Capitán Swing, 2024. 

MONBIOT, George. Regenesis: feeding the world without devouring the planet. Nueva York: 
Penguin, 2022. 

MOORE, Jason. El capitalismo en la trama de la vida. Trad. María José Castro Lage. Madrid: 
Traficantes de Sueños, 2020. 

OECD; FAO. OECD-FAO Agricultural Outlook 2024-2033. París/Roma: OECD 
Publishing/FAO, 2024. Disponible en: https://doi.org/10.1787/4c5d2cfb-en. Acceso en: 30 
jul. 2025. 

OLGUÍN-HERNÁNDEZ, Licet et al. Patterns and relationships of pesticide use in agricultural 
crops of Latin America. Agronomy, v. 14, n. 12, p. 2889, 2024. Disponible en: 
https://doi.org/10.3390/agronomy14122889. Acceso en: 30 jul. 2025. 

PÉREZ ESPEJO, Rosario. El lado oscuro de la ganadería. Problemas del Desarrollo, v. 39, 
n. 154, p. 217-227, 2008. Disponible en: 
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0301-70362008000300011. 
Acceso en: 30 jul. 2025. 

RIPPLE, William J. et al. Bushmeat hunting and extinction risk to the world’s mammals. 
Royal Society Open Science, v. 3, n. 10, 2016. Disponible en: 
https://doi.org/10.1098/rsos.160498. Acceso en: 30 jul. 2025. 

RITCHIE, Hannah. How many animals are factory-farmed? Our World in Data, sept. 2023. 
Disponible en: https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed. 
Acceso en: 30 jul. 2025. 

https://cvc.cervantes.es/literatura/carolvs/carolvs_01/15_guintard.htm
https://es.mongabay.com/2024/02/laboratorios-contra-el-cambio-climatico-humedales-la-mojana-colombia/
https://es.mongabay.com/2024/02/laboratorios-contra-el-cambio-climatico-humedales-la-mojana-colombia/
https://doi.org/10.1073/pnas.2204892120
https://thehumaneleague.org/article/protect-wild-birds
https://doi.org/10.1016/j.scitotenv.2015.07.022
https://sentientmedia.org/how-many-animals-are-killed-for-food-every-day/
https://sentientmedia.org/how-many-animals-are-killed-for-food-every-day/
https://doi.org/10.1787/4c5d2cfb-en
https://doi.org/10.3390/agronomy14122889
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0301-70362008000300011
https://doi.org/10.1098/rsos.160498
https://ourworldindata.org/how-many-animals-are-factory-farmed


MIRA BOHORQUEZ, Paula Cristina 
 

 

22 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ROBINSON, Andy. Oro, petróleo y aguacates: las nuevas venas abiertas de América Latina. 
Barcelona: Arpa Editores, 2020. 

SINERGIA ANIMAL. Grandes marcas de restaurantes en el ojo público por incumplir 
compromisos de protección animal en Colombia. Sinergia Animal, s. f. Disponible en: 
https://www.sinergiaanimal.org/single-post/grandes-marcas-de-restaurantes-en-el-
ojo-p%C3%BAblico-por-incumplir-compromisos-de-protecci%C3%B3n-animal-en-c. 
Acceso en: 30 jul. 2025. 

WAGNER, Lucrecia. Extractivismo (América Latina 2000-2020). In: MUZLERA, José; 
SALOMÓN, Alejandra (eds.). Diccionario del agro iberoamericano. 5. ed. ampl. Quilmes: 
TeseoPress, 2024. p. 585-590. 

WORLD RESOURCES INSTITUTE. Deforestation linked to agriculture indicator. Global 
Forest Review, 4 abr. 2024. Washington, DC: WRI. Disponible en: 
https://research.wri.org/gfr/forest-extent-indicators/deforestation-agriculture. Acceso en: 
30 jul. 2025. 

WWF. Informe Planeta Vivo 2022: hacia una sociedad con la naturaleza en positivo. Gland, 
Suiza: WWF, 2022. Disponible en: https://www.wwf.org.ec/?379183/Informe-Planeta-Vivo-
2022. Acceso en: 30 jul. 2025. 

WWF. Informe Planeta Vivo 2024: un sistema en peligro. Gland, Suiza: WWF, 2024. 
Disponible en: https://livingplanet.panda.org/es-
CO/gracias_por_descargar_el_informe_planeta_vivo/. Acceso en: 30 jul. 2025. 

https://www.sinergiaanimal.org/single-post/grandes-marcas-de-restaurantes-en-el-ojo-p%C3%BAblico-por-incumplir-compromisos-de-protecci%C3%B3n-animal-en-c
https://www.sinergiaanimal.org/single-post/grandes-marcas-de-restaurantes-en-el-ojo-p%C3%BAblico-por-incumplir-compromisos-de-protecci%C3%B3n-animal-en-c
https://research.wri.org/gfr/forest-extent-indicators/deforestation-agriculture
https://www.wwf.org.ec/?379183/Informe-Planeta-Vivo-2022
https://www.wwf.org.ec/?379183/Informe-Planeta-Vivo-2022
https://livingplanet.panda.org/es-CO/gracias_por_descargar_el_informe_planeta_vivo/
https://livingplanet.panda.org/es-CO/gracias_por_descargar_el_informe_planeta_vivo/

	Introducción
	1. Producción de animales y negación de vida
	2. Explotación animal y agotamiento de la vida humana
	3. La justicia a partir de un veganismo contextual
	Referencias

