Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de Frangois
Desprez. Obra em dominio publico.
Composicao visual remixada.

!”’_,:",,, oL S
< il S e M

TILE WORE

. T\ :
oty
—— :
< o ‘
~2¢(
/i B S ¥
¥ —

ON MERCATOR'S PROJECTION

Pablished by GEO, F. CRAM, Chicago, lIL

| _ Cuee




€60858

n. 2, jul./dez. 2025

(des)trogos: revista de pensamento radical, v. 6,

DOSSIE ESPECIAL

GENEALOGIA Y BIOHISTORIA: FOUCAULT,
NIETZSCHE Y LA RISTORICIDAD DE LOS
ANIMALES

GENEALOGY AND BIOHISTORY: FOUCAULT, NIETZSCHE, AND THE RISTORICITY OF ANIMALS

GENEALOGIA E BIOHISTORIA: FOUCAULT, NIETZSCHE E A HISTORICIDADE DOS ANIMAIS

Josué Imanol Lopez Barrios (o) Université Paris 8 - Vincennes, Saint-Denis, Francia

Submetido em: 02/08/2025
Aceito em: 16/08/2025
Publicado em: 28/10/2025

Como citar: LOPEZ BARRIOS, Josué Imanol. Genealogfa y
biohistoria: Foucault, Nietzsche y la historicidad de los
animales. (Des)trogos: revista de pensamento radical, Belo
Horizonte, v. 6, n. 2, p. 60858, jul./dez. 2025.

001:10.55981/destrocos.v6i2.60858

b | iconciado sob a CC BY 4.0,


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0001-8634-3829
mailto:imanollopezb@gmail.com

Josué Imanol Lopez Barrios es
investigador interesado  por los
estudios criticos animales, Ia filosoffa
politica y la fotografia.

Resumen

Elobjetivo de este trabajo es analizar la lectura que Foucault hace de Nietzsche
desde el punto de vista de la relacion entre seres humanos y animales. Para
ello, comenzaremos mencionando dos interpretaciones de la relacion ser
humano-animal a partir de la Segunda consideracion intempestiva de
Nietzsche: una continuista y la otra discontinuista. A continuacidn,
contrastaremos estas interpretaciones con la lectura que Foucault hace de
Nietzsche en dos partes: 1) en la lectura de los afios 50 los animales sirven de
méscara que disuelve el nudo antropoldgico y libera al ser humano de su propia
verdad; 2) mientras que en la lectura de finales de los aflos 60, la genealogfa
implica el entrelazamiento perpetuo de la historia humana con la de los
animales. Esta interpretacion ayuda a complejizar el papel que los animales
tienen en la lectura foucaultiana de Nietzsche y en el contexto filoséfico que da
luz a conceptos como biopolitica y biohistoria.

Palavras clave
Genealogia; historia; biopolitica; biohistoria; relacion humano-animal.

Abstract

The objective of this paper is to analyze Foucault's reading of Nietzsche from
the perspective of the relationship between human beings and animals. To do
so, we will begin by mentioning two interpretations of the human-animal
relationship based on Nietzsche's Second Untimely Consideration: one
continuist and the other discontinuist. We will then contrast these
interpretations with Foucault's two-part reading of Nietzsche: 1) in the 1950s
reading, animals serve as a mask that dissolves the anthropological knot and
frees human beings from their own truth; 2) while in the late 1960s reading,
genealogy implies the perpetual intertwining of human history with that of
animals. This interpretation helps to complexify the role that animals play in
Foucault's reading of Nietzsche and in the philosophical context that gives rise
to concepts such as biopolitics and biohistory.

Keywords
Genealogy; history; biopolitics; biohistory; human-animal relationship.

Resumo

O objetivo deste artigo é analisar a leitura foucaultiana de Nietzsche sob a
perspectiva da relagdo entre seres humanos e animais. Para tanto,
comecgaremos mencionando duas interpretacdes da relagdo humano-animal
baseadas na Segunda Consideragcdo Intempestiva de Nietzsche: uma
continuista e outra descontinua. Em seguida, contrastaremos essas
interpretacdes com a leitura foucaultiana de Nietzsche em duas partes: 1) na
leitura dos anos 1950, os animais servem como uma mascara que dissolve o
nd antropoldgico e liberta os seres humanos de sua prépria verdade; 2)
enquanto na leitura do final dos anos 1960, a genealogia implica o
entrelagamento perpétuo da histéria humana com a dos animais. Essa
interpretacdo ajuda a complexificar o papel que os animais desempenham na
leitura foucaultiana de Nietzsche e no contexto filoséfico que da origem a
conceitos como bhiopolitica e biohistdria.

Palavras-chave
Genealogia; histéria; biopolitica; biohistéria; relacdo humano-animal.



00000000

Introduccion. Biopolitica y animales

En los Ultimos afios, hemos asistido a un giro politico dentro de los estudios
criticos animales. Diversos autores y autoras han insistido en plantear la
problemaética de la relacidn entre seres humanos y animales en términos politicos
y no solo éticos como se acostumbraba en la llamada ética animal, de corte liberal
y analitico. Como Garner y O'Sullivan sugieren, este giro implica a la vez que "no
so6lo quienes se preocupan por las cuestiones animales piensan cada vez mas en
politica, sino que los tedricos politicos también estan generalmente méas abiertos a
hacer preguntas sobre la relacién entre los humanos y los animales” !

Esta simultanea politizacién de los estudios animales y animalizacion de la
teoria politica queda ejemplificada al revisar la llamada literatura biopolitica. Por
mencionar tan solo un ejemplo, Giorgio Agamben ha retomado y transformado el
concepto foucaultiano de biopolitica, que refiere el momento histérico en el que la
vida humana entra en los célculos explicitos de poder, y han hecho de este concepto
un arcano que explica el funcionamiento secreto del poder en Occidente, llevandolo
a una reflexion ontoldgica sobre el ser de lo politico.

Por ejemplo, para Agamben, toda politica puede pensarse como una
biopolitica debido a que el &mbito de lo politico se estd fundando en la operacion
gue separa la vida del ser humano en una vida investida de valor y el simple hecho
fisiolégico de estar vivo, vida que se comparte con otros animales. En esta
configuracion, la vida de los animales queda a la vez fuera de lo politico e implicada
como su excepcidn, creando asi una zona de indistincion donde emerge la llamada
vida desnuda vy a la que se puede dar muerte no homicida.?

En afios recientes podemos ver que al mismo tiempo en el que los animales
adquieren una centralidad en la obra de Agamben, en una obra como Lo abierto
donde se trata de pensar la produccion histérica del ser humano a partir de su
constante diferenciacién con respecto al animal, y que diversos autores dentro de
los estudios criticos animales, empiezan a usar un marco teoérico de inspiracion
agambeniana para pensar las formas en las que los animales son reducidos a una
vida desnuda dentro del complejo industrial animal ?

Sin embargo, habria que preguntarse qué es lo que vuelve a la teoria
biopolitica, un campo fértil para este tipo de hibridaciones. Podriamos responder, a
modo de hipdtesis solamente, que se debe a una suerte de equivoco que
supuestamente acompafia al concepto de biopolitica, y frente al que, tanto Agamben
como Roberto Esposito, proponen claves interpretativas que permiten ceflir el
sentido de la biopolitica. Dicho equivoco vendria primero por una razon etimoldgica:
bio-politica seria desde su formulacidn un concepto en el que se confunden la vida
y la politica, ya sea como politizacién de la vida o biologizacién de la politica;* y
posteriormente, se trataria de un equivoco que no quedd resuelto en la obra
foucaltiana.

" Garner; O'Sullivan, The Political Turn in Animal Ethics, p. 1.

2Cfr. Agamben, Homa sacer, p. 1b.

5 Cfr. Agamben, Lo abierto, p. 35y ss; Calarco, Zoographies, p. 79 y ss.
“ Esposito, Bios, p. 53 y ss.




Asi, sugerimos que la mayoria de intentos de pensar a los animales en clave
biopolitica presuponen dicho equivoco conceptual y parten de este equivoco para, a
la vez, criticar la teoria biopolitica por no plantear el problema de la animalidad de
forma suficientemente explicita, y también, valerse de dicho equivoco para extender
la aplicacién del concepto de biopolitica hacia &mbitos més que humanos.® El tipo
de trabajo que quisiéramos realizar aqui es diferente. En lugar de partir de un
concepto ontologizado de biopolitica, como aparece en la obra de Agamben, de
Esposito y en sus aplicaciones a los estudios animales, proponemos regresar a
estudiar el contexto filosdéfico en el que surge dicho concepto como respuesta a una
problemaética concreta. Es decir, pensamos que, si es que hay un equivoco en torno
a la biopolitica, no se debe a su etimologia o falta de desarrollo conceptual, sino a
que el trabajo de problematizacion filoséfica que dio origen a ese concepto habia
permanecido inédito hasta hace poco, ya que dicho trabajo no se encuentra en la
obra publicada de Michel Foucault, ni en las lecciones en el Collége de France, sino
en los cursos, conferencias y manuscritos que se guardaron en el archivo de Michel
Foucault y empezaron a publicarse hasta fechas recientes. Este contexto filoséfico
estd atravesado especialmente por la lectura que Foucault hace de Friedrich
Nietzsche, lectura que no ha sido tomada en cuenta por los teéricos de la biopolitica.

En diversas ocasiones, Foucault reconocié su deuda filoséfica hacia
Nietzsche, sin embargo, ademas de algunas breves menciones en la obra publicada
y un famoso ensayo metodoldgico, la lectura que Foucault hace de la filosofia
nietzscheana no ha dejado demasiado rastro textual en la obra foucaltiana.® Sin
embargo, con el reciente esfuerzo editorial que ha publicado textos, manuscritos, y
cursos inéditos hasta ahora, la complejidad de dicha lectura se vuelve mas nitida, y
como consecuencia, también el lugar de los animales en la filosofia de Foucault.

Buscaremos mostrar en este articulo la especificidad de la lectura
foucaltiana de Nietzsche, especificamente en lo que concierne al papel de los
animales en esta. Para ello, confrontaremos la lectura de Foucault con otras dos
lineas de interpretacién de la obra de Nietzsche. En este texto nos concentraremos
principalmente en dos textos recientemente publicados donde la lectura de
Nietzsche Foucault es explicitada, a saber, el curso impartido en la Ecole Normale
Superieure en 1955 sobre la antropologia y el curso impartido en el Centre
universitaire expérimental de Vincennes en 1969 sobre Nietzsche y la genealogia.

En concreto quisiéramos mostrar que los animales (que aparecen junto con
la figura de Nietzsche) permiten a Foucault realizar dos operaciones filoséficas que
son cruciales para el desarrollo de sus propias herramientas filosdficas: 1) le
permiten al ser humano liberarse del pensamiento antropoldgico: los animales son
una mascara, un juego que deshace la identidad que el ser humano guarda con la
verdad en la filosofia del siglo XIX que Foucault entiende bajo el concepto de
antropologia; 2) le permiten elaborar un método de andlisis histdrico-filosdfico, que
Foucault llama genealogia, donde la historicidad propia del ser humano es
atravesada por la historicidad de la vida en general, y con especial importancia, la
historicidad de los animales. Asi la biopolitica, o la entrada de la vida humana en los
calculos explicitos del poder politico en Occidente, no puede pensarse de forma
aislada a otras formas de biopolitica méas alld gue humanas, donde la vida de otros

5 Cfr. Shukin, Tense Animals, p. 145.
8 Foucault, Nietzsche, la généalogie, Ihistaire.

© 0000 0



00000000

seres vivos y con especial énfasis, otros animales, es administrada, securizada,
gestionada y gobernada.

En la seccién siguiente, comenzaremos delineando dos lineas
interpretativas de la Segunda Intempestiva de Nietzsche, texto donde se analiza la
relacidn entre seres humanos y animales a partir de una reflexion sobre la historia,
el sentido histdrico y la existencia no-histérica de los animales. Posteriormente,
presentaremos la lectura foucaltiana en dos tiempos, el primero que sera la lectura
de los afios 50 donde Nietzsche (y la animalidad que nos obliga a pensar) sirven
para Foucault para escapar de la configuracion del pensamiento filoséfico que desde
el siglo XIX habia sido hegemonico, es decir, la antropologia; y el segundo, que seré
lectura de finales de los afios 60 en la que Foucault construye a partir de su lectura
de Nietzsche, un método de anélisis histérico-filosofico que llamara posteriormente
la genealogia.

1. La existencia animal en la Segunda Intempestiva

Nietzsche comienza la Segunda Intempestiva con la imagen de un rebafio
pastando tranquilamente sobre la hierba:

Contempla el tropel pastando a tu lado: no sabe lo que es el ayer ni el hay, corre de unlado a
otro, pasta, descansa, digiere y vuelve a correr. Asi continda, de la madrugada a la noche, de
dia a dia. Asi, con la gana y el desgano amarrado al poste del instante, no siente melancolia ni
tedio.”

A diferencia del animal, segin Nietzsche, el ser humano moderno esta
agobiado por el peso del pasado, porque quiere recordarlo todo. La fuente de la
felicidad animal reside precisamente en su capacidad de olvidar, de estar presente
solo en el momento actual. El ser humano esté celoso de esta felicidad porque esté
demasiado apegado al pasado y no puede deshacerse de él; estd enfermo porque
tiene demasiada historia. Mientras que el animal vive de forma no histérica y es, por
tanto, feliz:

[el animal] se realiza en cada momento, cual un nimero, sin transformarse en una fraccion
extrana. No sabe fingir, no encubre naday en cada momento es plenamente lo que es, lo cual
lo obliga inexorablemente a ser sincero. El hombre, sin embargo, se opone a la grande y
creciente carga del pasado.?

La vida necesita del olvido para florecer. Para Nietzsche, el olvido es
necesario para la felicidad y la accion. La sobrecarga histérica de la vida moderna
es lo que nos impide actuar y desarrollar nuestras fuerzas vitales. Asi pues, para
volver a poner los servicios de la historia al servicio de la vida, el ser humano
moderno debe reinsertar el elemento de lo no-histérico en su sentido histérico. He
aqui el caracter intempestivo de esta consideracidn: esta en contra de su propio
tiempo (el tiempo moderno, caracterizado por el historicismo del siglo XIX) y a favor
de un tiempo venidero (un tiempo futuro que instaurard una relacién diferente con

7 Nietzsche, Sequnda consideracion intempestiva, 1, p. 13.
8 Nietzsche, Sequnda consideracion intempestiva, 1, p. 14.




la historia, en el que la historia ya no se concebird como una ciencia objetiva, sino
como una fuente de acontecimientos que hay que seleccionar, clasificar y juzgar
para actuar mas eficazmente hacia su cumplimiento).

En el ser humano, la salud depende de un equilibrio entre el sentido histérico
propio de la humanidad y el punto de vista no-histérico asociado a la existencia
animal. Sin embargo, la naturaleza de la relacidn entre seres humanos y animales,
derivada de esta interaccidn entre lo histérico y lo no histérico, sigue sin estar clara.
.Es el olvido de los animales lo mismo que el olvido que Nietzsche exige para el ser
humano? ;Esté lo no-histérico esencialmente ligado a la existencia animal o es una
mera imagen ilustrativa?

En el texto nietzscheano podemos encontrar fragmentos que ofrecen
respuestas diversas a dichas preguntas. Por un lado, Nietzsche parece defender
una diferencia total entre el ser humano y el animal, ya que este Ultimo estara
privado de todo sentimiento historico:

En comparacion [al ser humano], hemos visto al animal que, gracias a encontrarse
enteramente desprovisto de toda concepcidn histéricay de estar dotado de un horizonte casi
puntual, logra vivir con cierta felicidad o, al menas, sin tedio y sin necesidad de simular.’

Sin embargo, por otro lado, en otros pasajes, Nietzsche parece sugerir que
la evolucién de la humanidad estd ligada a la incorporacion del elemento no-
histdrico del animal:

S6lo en el grado en que el hombre logra restringir el elemento no histérico mediante la
reflexion, la re-reflexion, la comparacion, distincion y unificacion; sélo en tanto se produce,
en aquella nube que todo lo encierra, un destello luminoso; es decir, s6lo en tanto posee el
poder de utilizar lo pasado para la vida y de transformar lo acaecido en Historia, el hombre se
vuelve humano.”

De manera esquemética podemos caracterizar dos tipos de interpretacion
del texto de Nietzsche a partir de la respuesta que se encuentre a estas preguntas:
la primera propone una lectura continuista de la Segunda Intempestiva, viéndola
como una invitacion a integrar la animalidad en la humanidad sobre la base de una
continuidad entre ambos, y la segunda propone una lectura discontinuista gque
enfatiza la separacion entre humanos y animales sobre la base de sus distintas
relaciones con la historia.

La primera linea esta representada por las lecturas de Vanessa Lemm, en
Nietzsche's Animal Philosophy, en particular el capitulo 5 titulado Animality,
Creativity, and Historicity, y también por Jonathan Singer en su articulo All Too
Human: 'Animal Wisdom' in Nietzsche's Account of the Good Life. Delinearemos
brevemente sus principales argumentos. Por ejemplo, Singer considera que la
filosofia de Nietzsche representa un rechazo a una moral basada en la oposicidn
jerdrquica entre el ser humano y los animales. Esta vision de la moral, que distingue
al ser humano como ser racional de los animales desprovistos de razén, afirma que
la esencia de la humanidad se encuentra en el uso de la razén y en la lucha contra
todo lo que no es racional, a saber, el instinto, el cuerpo y los sentidos. Asi, frente a

¥ Nietzsche, Segunda consideracion intempestiva, 5, p. 20.
10 Nietzsche, Segunda consideracion intempestiva, 6, p. 20.

© 0000 0



esta moral: "La filosofia moral de Nietzsche, escribe Singer, se dirige
fundamentalmente contra esta oposicion entre lo ‘humano’ y lo ‘animal’ y contra
todas las demés oposiciones metafisicas que la acompafian y perpetian” !

Segun este autor, la idea que Nietzsche tiene de la felicidad del ser humano
“toma su punto de partida de la continuidad fundamental entre los seres humanos y
los animales”'? Esto no significa que no existan diferencias entre humanos y
animales, sino que estas diferencias, por ejemplo, la capacidad de pensar
histéricamente, no constituyen una oposicion jerarquica. El exceso de historia que
enferma a los humanos modernos se debe, segin Singer, a “un exceso de lo que
nos distingue de los animales”* o, dicho de otro modo, esta enfermedad se debe a
gue una simple diferencia se ha convertido en una oposicidn jerarquica.

La obra de Vanessa Lemm ofrece una perspectiva similar. La autora
considera que la reconstruccion ficcional del encuentro con el olvido animal en el
relato de Nietzsche pone en cuestidn la jerarquia que sitGa al ser humano por
encima de los animales, al descentrar al ser humano: “Nietzsche disuelve cualquier
orden jerarquico entre seres humanos y animales o entre memoria vy olvido, y
establece ambos como necesarios para la mejora de la vida humana”** Lemm
encuentra en Nietzsche una negacion de la distincidn radical entre la historicidad
propia de los seres humanos y el poder de olvido de los animales; serian mas bien
dos polos de un continuo de olvido y recuerdo, donde ambos son necesarios para el
devenir histérico de toda la vida.*® Frente a una postura teleolégica, segin Lemm:

Nietzsche rechazay condena el prejuicio que ve en el animal s¢lo el pasado y en el ser humano
s6lo el futuro. Por el contrario, propone que lo prometedor del ser humano es su animalidad
y olvido, mas que su supuesta humanidad y memoria.®

En oposicion a esta primera interpretacion, podemos encontrar una lectura
discontinuista como la de Martin Heidegger, que elabora en su seminario en la
Universitat Freiburg entre 1938 y 1939. Para Heidegger, la cuestion central del texto
de Nietzsche no es la naturaleza del sentido histérico, sino la distincidén fundamental
entre ser humano y animal:

A pesar de todo, no podemos evitar plantearnos en este contexto la cuestion de por donde
pasa la linea divisoria entre el animal y el hombre [...] lo que esta en juego en el hecho de
plantear o no, de manera crucial, la cuestion de la linea divisoria entre el animal y el hombre,
es el destino del Occidente histérico[...]."

Heidegger critica la ambigledad de la nocién de “vida" en el texto
nietzscheano y el modo en que se articula la diferencia entre ser humano y animal
a partir de esta nocién. Si se piensa al ser humano en términos de vida, como
voluntad de poder y como potencia de aumentar la vida misma, se le define como
una “bestia de presa” que solo quiere aumentar su poder, corriendo asi el riesgo de

Singer, All Too Human, p. 21. Todas las citas provenientes de textos en inglés o francés se traduciran al espanol.
™ Singer, All Too Human, p. 24.

1 Singer, All Too Human, p. 28.

" Lemm, Nietzsche's Animal Philosophy, p. 91.

5 Cfr. Lemm, Nietzsche's Animal Philosophy, p. 86.

16 Lemm, Nietzsche's Animal Philosophy, p. 92.

" Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 38.

00000000



caer en un tipo de "biologismo” segiin Heidegger.*® Asi, el "biologismo” de Nietzsche
no se encuentra simplemente en su uso de un lenguaje abiertamente bioldgico y
fisioldgico, sino que viene de su propia concepcion de la vida como voluntad de
poder:

La decision esencial es la autoafirmacion en la intensificacion del poder, la interpretacion del
animal pensante como «bestia de presa», y esta decision y s6lo ésta tiene como
consecuencia interna la conservacion y afirmacion de la «vida». El «biologismo» -por utilizar
este tipo de terminologia hueca- es la consecuencia necesaria del «dinamismo», siempre y
cuando, sin embargo, Suvayig se entienda aqui en el sentido de fuerza y este Gltimo como
poder.”

En esta conferencia, Heidegger acusa a Nietzsche de un cartesianismo
bioldgico, sustituyendo el sujeto pensante por el cuerpo del animal humano,?
reemplazando el cogito ergo sum por un ego vivo ergo sum. Para Heidegger, la
caracterizacién del ser humano como ‘el animal alin no fijado"*
perfectamente en la tradicion de la metafisica occidental, que desde Aristételes

se inscribe

define al ser humano como un oV TTOALTIKOV, es decir, primero como un animal al
que se aflade una diferencia genérica, que es el hecho de vivir en una comunidad
politica.?? Esto convierte a Nietzsche en el Ultimo gran pensador metafisico a los
ojos de Heidegger: "La metafisica de Nietzsche interpreta todo el ser como vida, al
hombre como animal (la bestia de presa pensante) y a la verdad como ‘justicia” .

Por el contrario, Heidegger sostiene que existe una diferencia abisal que
separa al ser humano del animal; diferencia que Nietzsche es incapaz de captar a
partir de la distincidn entre lo histérico y lo no histérico.?* Este abismo solo puede
pensarse si consideramos al ser humano como Dasein.?

El ser despliega primero su esencia a partir de su verdad, y arranca la
esencia del hombre de la animalidad; no para hacerlo inofensivo, bonachdn vy
contento con su suerte, no para convertir a la bestia de presa en un animal
domesticado que habita sus pacificos habitos sin hacer la menor pregunta; sino para
mostrar al hombre las otras cumbres de su esencia como Dasein en las que el
hombre se encuentra entregado a la méas alta resolucién: la de velar por la verdad
del ser en cuya urgencia se hace necesario el encuentro de la divinidad de los dioses
y la humanidad del hombre para que su esencia se le haga presente.?

A diferencia del ser humano, que esté en el mundo y esta abierto al ser como
tal, el animal estd siempre monopolizado por el entorno que le rodea y, en este
sentido, no tiene mundo en toda la extensién, no existe como ser-en-el-mundo.?’
Para Heidegger, en contraste con la rigueza de mundo que caracteriza al ser del
Dasein, el animal se encuentra pobre de mundo:

8 Montes Jiménez, Tiempo e histaria, p. 31.

" Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 238.

2 Cfr. Nietzsche, Mds alld del bien y del mal, § 17.

' Nigtzsche, Mds alld del bien y del mal, § 62, p. 94.

2 hristoteles, Politica, Libro |, Il, 1253a 2-3.

% Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 223.

% Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 270.

% Heidegger, Ser y tiempo, p. 15y ss.

% Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 241.

7 Cfr. Heidegger, Interprétation de la deuxieme considération intempestive de Nietzsche, p. 267.

(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

© 0000 0



El animal es pobre de mundo. Tiene menos. ;De qué? De aguello que le es accesible, de aquello
con lo que puede tratar en tanto que animal, por lo que puede ser afectado en cuanto animal,
con lo cual guarda una relacion en tanto que viviente. Menos a diferencia de lo mas, de la
riqueza de la que disponen las relaciones de la existencia humana.?

Y es precisamente por esta razon por la que los animales no pueden olvidar,
porque el olvido serfa un modo de relacién con el mundo (o mas bien una falta de
relacion en la que el ser ya no esté ahi para el ser humano) que es exclusivo del
Dasein.? Asi, Heidegger no cree que la necesidad de reintroducir lo no-histérico
en el sentido histérico implique un retorno a algo asi como la animalidad: «El
hombre no es anhistoérico por ser animal, es decir: no es anhistérico como lo es el
animal, pero es alin més anhistdrico como ser histdrico».*® En otras palabras, para
Heidegger el olvido auténtico es propio Unicamente del ser humano ya que se trata
de un tipo de relacidn histérica, al que el animal, en tanto pobre de mundo, no puede
acceder totalmente. El olvido del animal serd una condicién a la que no puede
escapar y gue no es del todo historica:

El animal no olvida porque no puede retener en memoria y no puede retener en memoria en
el sentido de tener algo presente porgue no tiene la necesidad de olvidar aquello que se re-
presentarfa como presente; no esta confrontado en absoluto a esta situacion de urgencia. Su
forma de «vivir» —;significa esto dejarse llevar por el entorno circundante y dentro del
acaparamiento?”'

Asi, el animal no puede olvidar porque no puede re-presentarse las cosas,
es decir, no puede hacer que las cosas se presenten para él ni como presentes ni
como pasadas, por lo que no puede recordar ni olvidar. El Unico tipo de memoria
gue Heidegger reconoce al animal es aquella que viene por el adiestramiento y que
es propia a la pobreza de mundo:

El perro encuentra el hueso que habia enterrado. Costumbre — «aprendizaje» — doma. ;Que
es esta «retencion en memaria»? ;Alguna cosa «permanece» para el animal? ;Como lo hace?
No es que el animal retendria algo en memoria para si en el sentido en el que padria tenerlo
constantemente presente, mas bien el animal, ya que estéa acaparado por su medio ambiente,
se encuentra retenido dentro de este medio y esto de tal manera que, de este medio de
contornos indeterminados —ligado al género animal—, una cosa que lo retiene ahi emerge de
repente para posteriormente volver a oscurecerse de nuevo. Emerger, empujar, captar, todo
aquello cada vez en un circulo de relaciones que no esta presente como tal.”

Sin embargo, cabe sefialar que dicha relacidn de adiestramiento se presenta
como si fuera una relacién originaria entre el Dasein en tanto ser-en-el-mundo y
los animales en tanto pobres de mundo. En este sentido, Heidegger no es capaz de
pensar la historicidad propia de la relacién entre los seres humanos y los animales
al hacer de dicha relacién (caracterizada por la domesticacién, la doma vy el

% Heidegger, Los conceptos fundamentales de la metafisica, §46, p. 243.

2 Cfr. Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 66.

0 Heideqger, Interprétation de la deuxieme considération intempestive de Nietzsche, p. 275.

THeidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 66.

%2 Heidegger, Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de Nietzsche, p. 86, énfasis en el original.

00000000



adiestramiento) una relacidn transhistérica que es presentada como si fuera un
hecho 6ntico.®

Por otro lado, Nietzsche insiste una y otra vez en la historicidad tras las
relaciones de domesticacion, de doma y de adiestramiento tanto del animal humano
como de otros animales. Incluso habria que decir que el proyecto completo de la
genealogia de la moral, se basa en comprender a la moral como una forma de doma
del animal humano:**

Para hacernos de una idea justa de la moral, es necesario poner en su lugar dos nociones que
tomamos prestadas de la zoologia: la doma de la bestia [ ZGhmung der Bestie], y la crianza
selectiva de una cierta raza [Ziichtung einer bestimmten Art]. En todos los tiempos, los
sacerdotes han intentado «mejorar» a los hombres... Pero nosotros nos reimos cuando un
domador habla de haber «mejorado» a sus bestias. La doma de la bestia se obtiene en la
mayoria de los casos a través del maltrato de ésta: de la misma forma, el hombre moralizado
no es un hombre mejor, sino un hombre debilitado, radicalmente disminuido y desfigurado.®

Contrariamente a la interpretacion Heideggeriana que insiste en el caracter
metaforico y superficial del [éxico zooldgico nietzscheano, el propio Nietzsche
responde a los criticos de dicho vocabulario y recuerda que se trata de un novedoso
lenguaje filosdfico y no de una simple metéfora:®

Sabemos ya suficientemente cuan ofensivo resulta oir que alguien incluya al hombre, de
manera franca y sin metaforas, entre los animales; pero a nosotros se nos achaca casi como
una culpa el que empleemas constantemente, justo con relacion a los hombres de las «ideas
modernas», las expresiones «rebafo», «instintos gregarios» y otras semejantes. iQué
importa! No podemos obrar de otro modo: pues precisamente en esto consiste nuestro nuevo
modo de verlas cosas.”

Tal vez Foucault sea quien mas claramente pensd, bajo la estela de
Nietzsche, la historicidad de las formas de domesticacion del ser humano con su
reflexién en torno a la disciplina. Asimismo, alcanzé a vislumbrar, aunque de forma
demasiado breve y esquematica, un posible vinculo con las préacticas de crianza 'y
dominacién animal:

Bentham no dice si se inspird, para su proyecto, en la casa de fieras que Le Vaux habia
construido en Versalles: primera coleccion zoolégica cuyos diferentes elementos no estaban,
sequn era tradicional, diseminados en un parque: en el centro, un pabellon octogonal que, en
el primer piso, s6lo tenia una estancia, el salon regio; en todos los lados se abrian anchas
ventanas que daban a siete jaulas (el octavo lado se reservaba a la entrada), donde estaban
encerradas diferentes especies de animales. En la época de Bentham, esta casa de fieras
habia desaparecido. Pero se encuentra en el programa del Panoptico la preocupacion analoga
de la observacion individualizadora, de la caracterizacion y de la individualizacidn, de la
disposicion analitica del espacio. El Pandptico es una coleccion zooldgica real; el animal esta

5 Sobre distincion entre ontico y ontologico véase Heidegger, Ser y tiempo, §4, p.12.

% Para una reflexion detallada sobre los conceptos de doma y crianza en Nietzsche véase Salanskis, Un prisme de lo
pensée histarique de Nietzsche.

% Nietzsche, Fragments posthumes début 1888-début janvier 1889, 15[55].

% Para un desarrollo detallado de los conceptos de doma y crianza en Nietzsche y su posible aplicacian alas relaciones
humano-animal véase Lopez Barrios, La généalagie et les animaux.

ST Nigtzsche, Mds alld del bien y del mal, §202, p. 144.

© 0000 0



00000000

remplazado por el hambre, por la agrupacian especifica la distribucian individual, y el rey por
la maquinaria de un poder furtivo.®

No se trata de una simple metéfora, sino de una posible transferencia de
tecnologias de poder, que disciplinan los cuerpos, que producen un saber
individualizado, que permiten el control minucioso de la vida de un conjunto de
individuos distribuidos en el espacio. Este elemento animal, que, a una primera
lectura, podria parecer no ser mas que un recurso retérico, puede adquirir una
profundidad cuando se analiza el contexto filosofico y sirve de trasfondo para las
investigaciones historico-filosoficas que Foucault llamara genealogias. Frente a las
interpretaciones del papel de los animales en Nietzsche, la lectura de Foucault
aparece como una via interpretativa aparte: ni continuista ni discontinuista.
Explicaremos en la siguiente seccion cémo la lectura foucaultiana nos ayuda a
comprender las complejas relaciones entre la historia de los humanos y la de los
animales, en particular cuando la vida humana aparece en los célculos politicos de
Occidente, en relacion con la alimentacion, la salud, las necesidades vitales y el
medio ambiente.

2. Lamascara de la bestia y el tin de la antropologia

En el curso que Foucault impartié en la ENS entre 1954 y 1955, encontramos
en una articulacién muy diferente de Nietzsche con la historia de la filosofia que le
precede. Foucault no es ajeno a la lectura heideggeriana que hace de Nietzsche el
Ultimo gran metafisico. Tanto Heidegger como Jasper son citados ampliamente
hacia el final del manuscrito. Pero Foucault pone de relieve lo especifico del
pensamiento nietzscheano, no a partir de lo que lo vincula al cartesianismo, sino
mostrando como representa una ruptura y un reinicio frente a una configuracion
muy precisa de la reflexion filosdfica, que es la de una antropologia que es solo
posible después de Kant.

Como explica Arianna Sforzini en su Situacion del curso, por “antropologia”
Foucault entiende un “dispositivo metatedrico histéricamente situado”® que hace
del ser humano la esencia y el fundamento de todo conocimiento. A partir de la
pregunta kantiana ;Qué es el hombre? se abre un horizonte de pensamiento que
pretende “dilucidar el sentido del ser del hombre"* sobre la base de la existencia
concreta del ser humano mismo. En el siglo XIX, autores como Feuerbach y Dilthey
concibieron al ser humano, en su existencia a la vez concreta y genérica, en
coexistencia con la verdad: "el hombre es la verdad de la verdad, y la verdad, la
verdad del hombre” #

Nietzsche cuestiona esta configuracién del pensamiento, porque “[se] da
cuenta de que no estamos bien parados con respecto el hombre".*? El autor de la
Segunda Intempestiva desata el vinculo que une al ser humano con su propia verdad
y con la verdad en general a través de lo que Foucault llamara en este curso un tipo

% Foucault, Vigilar y castigar, p. 207.

% Sforzini, Situation du cours, p. 235.

% Foucault, La question anthropologigue, p. 18.
“ Foucault, La question anthropologique, p. 163.
“ Foucault, La question anthropologique, p. 168.




de "evolucionismo”. El ser humano ya no encontrara su propia verdad en si mismo,
porque esta siempre estaré desplazada, siempre estard en otra parte del desarrollo
histérico de la vida:*®

La naturaleza, que habia servido de marco implicito a la antropologia, arrastra de pronto al
hombre hacia formas de existencia natural en las que desaparece el dominio de la
antropologia. EI hombre, arrastrado fuera de si mismo, escapa a la antropologia. Es el
evolucionismo.*

Pero este evolucionismo no es el de una cierta vision teleoldgica del
desarrollo que nos lleva del animal al ser humano. Es una forma de evolucionismo
que hace hincapié en la evolucidn y la fluidez de las formas de vida. Para ilustrar el
devenir del evolucionismo en Nietzsche, Foucault cita un fragmento de la Segunda
Intempestiva:

El evolucionismo, para ser el camino de la profundizacian filosofica, no debe ser una doctrina
del progreso, sino una prueba del devenir. El evolucionismo puede resumirse asi: “Las ideas
del devenir soberano, de la fluidez de todas las concepciones, de todos los tipos, de todas las
especies, de la ausencia de toda diversidad entre el hombre y la bestia; doctrinas que
considero verdaderas, pero mortales’ (Consideraciones Intempestivas, I, 9).

El devenir disuelve la esencia del ser humano, abriéndole horizontes por
delante y por detrds donde encontrard su verdad, pero sin partir nunca de si
mismo:*® “El hombre es una cuerda tendida entre el animal y el super hombre; una
cuerda sobre un abismo”*’ Esta disolucién de la esencia del ser humano nos
enfrenta a lo que Foucault llama "la gravedad de su animalidad”, es decir, el hecho
de que el ser humano, antes de ser un sujeto pensante, es también un animal como
cualquier otro, atrapado en el proceso histérico de la vida, sujeto a diversos instintos
y pulsiones: “la racionalidad animal no significa un ser vivo dotado de razdn, sino
una bestia: el hombre atado inconscientemente al lomo del tigre”.“®

Sin embargo, afirmar que el ser humano es un animal no significa que lo
definamos en términos de una naturaleza animal compartida con otros seres vivos,
lamados animales, a la que afadiriamos una diferencia especifica que lo distingue
de ellos (su capacidad de raciocinio, su lenguaje, su conocimiento de la verdad). Por
el contrario, esto equivale a disolver su esencia deshaciendo el vinculo que lo une
a la verdad y a su propia verdad:

Podemos decir, pues, [que el evolucionismo] es[la] via real del camino filoséfico en la medida
en que, al retrotraer al hombre a su origen, vincularlo a su animalidad y devolverle la mascara
de la bestia, lo libera de su actualidad, de su esencia y de su verdad. La animalidad no es |a
forma inferior de la verdad humana; es lo que el hombre debe retomar y repetir en si mismo
para alcanzar esa libertad que abre la verdad al error y la mentira.”

% Foucault, La question anthropologique, p. 163.
“ Foucault, La question anthropologigue, p. 157.
% Foucault, La question anthropologique, p. 165.
% Cfr. Foucault, La question anthropologique, p. 165.
“ Nietzsche, Asi hablé Zaratustra, Prologo, § 4, p. 16.
% Foucault, La question anthropologique, p. 165.
“ Foucault, La question anthropologique, p. 167.

© 0000 0



Asi, frente a la lectura de Heidegger, en la que los animales estan limitados
por su relacion de apropiacion con el medio circundante y solo el Dasein es libre en
el sentido de que estd abierto a la escucha del ser, para Foucault la animalidad es
una mascara y un juego de la superficie; es una relacion entre retorno y devenir que
nos permite liberarnos de la normalizacion implicita en la antropologia:

La animalidad es la repeticion de la libertad en su forma mas original, radical y libre. La
diferencia entre Nietzsche y el evolucionismo filosofico es que para el evolucionismo
filosofico, el animal es la verdad primitiva del hombre; para Nietzsche, el animal es la libertad
funcional del hombre, es decir, aquella en la que la verdad se disuelve, pero en la que puede
nacer para el hombre.%

Aunque Heidegger —y antes que él, Husserl— rechazaron toda forma de
antropologia, dicho rechazo de la etiqueta 'antropologia’ opera Unicamente en el
nivel méas superficial del discurso. Sin embargo, como Foucault lo apunta, en el nivel
arqueoldgico el anélisis de la existencia de Heidegger permanece firmemente
anclado en la configuracién antropoldgica del pensamiento. En Le discours
philosophique, un manuscrito escrito en 1966 y publicado solamente hasta 2023,
Foucault expresa claramente las formas en que la filosofia postnietzscheana
(especialmente de corte fenomenoldgico que no entiende la superacion de la
antropologia realizada por Nietzsche) permanece encerrada en el pensamiento
antropoldgico:

En cuanto a la antropologia, también estd mas bien transformada que realmente suprimida.
Su papel se confia ahora a otras formas de discurso. [...] En la filosofia postnietzscheana, el
discurso ya no necesitara pasar por una reflexion sobre el fenémeno o un analisis de la finitud
para poder enunciar el ser del hombre: es en la descripcion del fenémeno como experiencia
vivida accesible de pleno derecho a la lectura donde el ser del hombre se manifiesta
inmediatamente.”

Asi, aunque la lectura de Heidegger se presente como una reflexion mas
esencial sobre el ser del ser humano en tanto Dasein, su analisis existencial no
escapa del pensamiento antropoldgico justamente por su renuncia a tomar
seriamente el evolucionismo nietzscheano y no estar dispuesto a pensar seriamente
sus consecuencias filosdéficas. Es, en realidad, la idea de Heidegger del animal como
desprovisto de mundo (al carecer de lenguaje) que puede inscribirse perfectamente
en la tradicion metafisica occidental. Como lo muestra la lectura foucaultiana, al
hacer que el ser humano porte la mascara de la bestia, Nietzsche deshace el nudo
que pone al ser humano en el centro del pensamiento occidental, abriendo asi
posibilidades para pensar diferentemente las relaciones con los animales. En la
siguiente seccidén vamos a explorar una de estas posibilidades, que Foucault delinea
en su lectura de la genealogia nietzscheana.

% Foucault, La question anthropologique, p. 167.
5 Foucault, Le discours philosophique, p. 201.

00000000



3. Genealogia y Geburt del ser humano y del animal

Foucault comenzd su curso sobre Nietzsche en la Universidad de Vincennes
en 1969 con una larga reflexion sobre el sentido histérico basada en la relacién
entre lo no histdrico, el elemento histérico y lo suprahistérico en la Segunda
Intempestiva. A partir de la interaccidn entre estos elementos, Foucault explica las
tres formas de la historia y los cinco inconvenientes de un exceso de historia para
la vida enlistados en el texto nietzscheano. Lo no-histérico se define como el vivir
en el momento, vinculado al poder de olvido necesario para la vida y ejemplificado
por la felicidad de la existencia animal. Lo suprahistdrico, en cambio, es un punto
de vista del conocimiento en el que se disuelve la diferencia entre pasado vy futuro,
y se entiende el presente como el telos final del desarrollo de la historia. Lo histérico
seria, por tanto, el elemento que debe articular la relacién entre los otros dos,
limitandolos, apoderandose de ellos para ponerlos al servicio de la vida. Las tres
formas de la historia son tres maneras en las que el elemento histérico limita, se
apodera y pone lo no histérico al servicio de la vida. En cambio, los cinco
inconvenientes se producirdn por un exceso de lo suprahistérico, que subordina el
elemento histérico y hace desaparecer lo no-histérico.*

Foucault quiere mostrar, en estas primeras lecciones, que el sentido
histdrico del ser humano tiene en Nietzsche un valor ambiguo. Se entiende a la vez
como una enfermedad [Krankheit] y como una virtud [Tugend]. Como enfermedad,
el sentido histérico es el producto del nihilismo europeo causado por un exceso de
historia; busca borrar las diferencias, establecer una identidad a través de la
semejanza gque se puede encontrar en los hechos del pasado. Como virtud, encarna
la promesa de renovacién, de una nueva vida que reintroduce el elemento no-
histérico y acepta tanto el retorno como la evolucidn:

Bajo el signo de la manana, el sentido histdrico podra decir: sé que todo volverd; e
indefinidamente; pero en su singular agudeza. Y desde el momento en que todo retorna
indefinidamente, todo ha retornado ya. Y es esta singularidad de cada cosa la que se me
volvera a ofrecer indefinidamente, y la que tendré que conocer indefinidamente. La historia,
pues, no es el conocimiento de equivalencias que se generalizan ad infinitum; es el
conocimiento de singularidades que retornan indefinidamente.*

En esta posibilidad que se abre con el nacimiento del sentido histdrico,
Foucault sitda el lugar de la genealogia como una manera de desviar el sentido
histérico de la historia de los historiadores: “la genealogia [seria el] sentido histdrico
desviado de la constitucion de un supra-histérico que envolveria todo lo no-
histérico, pero devuelto a la repeticién de lo no-histérico, y de este no histérico a
partir del cual se forma”®* Y para caracterizar lo especifico del método genealdgico,
Foucault estudia el desarrollo de cierto nimero de conceptos en Nietzsche que
designan la blsqueda del origen: Ursprung, Herkunft, Entstehung y Geburt.

Segun Foucault, el uso del concepto de Ursprung (origen) experimenta un
cambio a lo largo de la obra de Nietzsche. Mientras que en los textos del joven

S2Cfr. Foucault, Nietzsche, p. 18y ss.
% Foucault, Nietzsche, p. 57.
% Foucault, Nietzsche, p. 29.

0000 0 (



Nietzsche se utiliza para designar el objeto de su investigacidn histérica, en el
momento de escribir la Genealogia de la moral adquiere un significado negativo.
Ursprung designa el origen como el sentido primero y fundamental de algo que debe
ser descubierto a través de la historia, el origen como el momento mas verdadero
y de mayor valor ontoldgico de un fenémeno. Foucault enlista cuatro tesis sobre las
gue se construye la historia de los historiadores:

La tesis de que en el origen de las cosas se encuentra y ha sido establecido de una vez por
todas un significado fundamental que la historia ya no tendréa que explicitar. [...] La tesis de
gue en el origen de las cosas reside la ley de todos sus episodios 0 procesos o
acontecimientos. [...] La tesis de que en el origen de las cosas tendrian tanto su mayor peso
ontoldgico como su mayor valor. El origen seria la verdad en el umbral de la historia. [...] La
tesis de que nuestra tarea hoy seria redescubrir lo que se dijo o trazo en su origen, explicitar
su contenido necesario y disipar el olvido o la ilusion que ha alejado su presencia.®

Contra estas cuatro tesis, la genealogia de Nietzsche presenta cuatro tesis
contrarias: que no hay un sentido fundamental de las cosas, sino solo el juego
incesante de las interpretaciones que se apoderan una tras otra del sentido de una
cosa; que entre el principio y el presente no hay una sola linea que los una, sino la
dispersidn azarosa de los acontecimientos; que el primer elemento no es ni el més
verdadero ni el mas esencial, es también el producto de una invencién que podria
situarse en cualquier otro punto de la serie; que la vuelta al principio no es
realmente una vuelta al origen, sino un ejercicio de diagndstico de la actualidad, de
diagndstico de nosotros mismos, de las fuerzas que nos atraviesan.*

Foucault contrapone el concepto de Ursprung (origen) al de Herkunft
(procedencia). La procedencia se asocia a una raza o grupo, pero no categoriza al
individuo. Al contrario, segin Foucault, es un medio de diferenciacién, de
debilitamiento y de diagndstico del cuerpo del presente. Es un medio de
diferenciacién porque, tras la ilusidon de unidad de la conciencia, pretende hacer
visible el juego de la dominacién, el azar, la violencia y las mascaras. Una
herramienta de debilitamiento, porque deshace la identidad de una cosa mostrando
“la irregularidad del deseo que la inviste”® Es un método de diagndstico del
presente, porque lo que estd en juego en la busqueda de la procedencia es lo que
somos ahora, lo que sucede en nuestros cuerpos, porque somos el resultado de
fuerzas heterogéneas en lucha. Aqui, el cuerpo es una superficie en la que se
inscriben, cual marcas, los acontecimientos del pasado.®®

La proveniencia: se trata mas de un desarraigo que de un arraigo. Mas un desgarro de
nuestros cuerpos que una reconstitucion de la integridad espiritual. Mas una forma de perder
el suelo que pisamos que una forma de volver a encontrarlo y asegurarlo. Mas un método de
multiplicar el tiempo que un método de doblarlo. La procedencia es un principio de demolicion
de las grandes unidades histérico-trascendentales, de las grandes organizaciones
teleoldgicas.”

% Foucault, Nietzsche, p. 65.
% Cfr. Foucault, Nietzsche, pp. 66-67.
5 Foucault, Nietzsche, p. 71.
% Cfr. Foucault, Nietzsche, pp. 69-72.
% Foucault, Nietzsche, p. 73.

00000000



A esta nocidn de Herkunft (procedencia), Foucault afiade la de Entstehung
(emergencia). Al analizar la emergencia de un acontecimiento, se trata de estudiar
el determinado juego de fuerzas que le sirve de lugar de aparicion, para encontrar
alli el punto de estabilizacién de una situaciéon de dominacidn, pero también la
posibilidad de desviar el juego de fuerzas. A la vez dominacidn y reaccién, fijacién y
azar, juego y fuerza. Este es el caracter eminentemente politico de la genealogia; no
se trata solo de encontrar en el pasado aquello por lo que estdbamos determinados
sin saberlo, sino también de abrir en el presente la posibilidad de una accién
estratégica que invierta el estado de dominacion:

Esta es nuestra tarea hoy: vincular una episteme de lo aleatorio, lo probable y lo imprabable,
del azar y del juego, y un analisis, una critica y un cuestionamiento de las formas de
dominacion. Estamos en la era de la estrategia revolucionaria, la era en la que lo que somos
ya no debe entenderse ni reunirse en forma de totalidades espirituales ni en forma de ese
destino trascendental que sobrevuela Occidente, sino entenderse y dispersarse en diversos
sistemas aleatorios que son otras tantas formas de dominacion.®

Asi, a diferencia de Heidegger, para quien el destino del Occidente histérico
reside en la delimitacidn fundamental entre el ser del ser humano como Dasein y el
animal como pobre del mundo, para Foucault la genealogia permite abandonar toda
escatologia reintroduciendo lo no histérico, el devenir, el azar y la seriedad de la
lucha en sentido histérico.

Sin embargo, conviene precisar ahora qué cambié en la lectura de los afios
50 con respecto a la de finales de los afios 60. Esta diferencia se hace evidente si
analizamos el papel tan diferente que desempefia la nocidn de evolucionismo en
estos dos momentos del pensamiento de Foucault sobre Nietzsche. Mientras que,
en La cuestidn antropoldgica, el evolucionismo ‘"es [la] via real del camino
filosofico”,** en el curso de Vincennes, y también en el célebre ensayo Nietzsche, la
généalogie, l'histoire, Foucault intenta separar la genealogia del evolucionismo. En
el curso, Foucault asegura que “la evolucién como principio de todos los
acontecimientos bioldgicos y sociales™? es un ejemplo de una de las tesis de las
que Nietzsche quiere distanciarse. Asimismo, en Nietzsche, la généalogie l'histoire,
Foucault parece querer poner a distancia la genealogia de “la estabilidad
tranquilizadora de la vida o de la naturaleza"® y rechaza el discurso evolucionista
asegurando que “[en la genealogia no hay] nada que se parezca a la evolucidn de
una especie”

Sin embargo, esta diferencia no debe interpretarse como una ruptura total,
sino mas bien como una complejizacion de la relacién entre lo bioldgico y lo
histérico en la lectura de Foucault. Como muestra Andrea Angelini, la relacion que
Nietzsche y Foucault mantienen con el discurso evolutivo es sumamente compleja
y ambigua. En vez de simplemente decir que Foucault desbiologiza la genealogia
nietzscheana, como han sugerido algunos autores,®® Angelini sugiere que:

8 Foucault, Nietzsche, p. 75.

8 Foucault, La question anthropologique, p. 167.

82 Foucault, Nietzsche, p. 65.

8 Foucault, Nietzsche, la généalogie, Ihistaire, p. 147.
8 Foucault, Nietzsche, la généalogie, Ihistoire, p. 141.
% Cfr. Stiegler, Nietzsche et la vie, pp. 348-349.

© 0000 0



00000000

En consecuencia, podriamos reconocer que no nos encontramos, estrictamente hablando,
con una «deshiologizacion» del enfoque genealdgico. Foucault rechaza un modelo biolggico
antropomorfizado a través de un concepto de vida forzado por una estructura antropolégica
del conocimiento que lo inviste de las mismas funciones normativas que la nocion de
naturaleza humana. Rechazar esta forma de «biologismo» y sus malas analogias no significa
negar el entrelazamiento de lo biologico y lo histdrico, o social y lo medioambiental, sino
interrogarlo desde una perspectiva diferente que concierne a coyunturas historicas y
politicas especificas.®

Lo que Foucault critica en cierto tipo de evolucionismo es sobre todo una
vision teleoldgica de la historia evolutiva que convierte a los animales en una
especie de pasado original del ser humano. Asi, Foucault apunta que la genealogia
nietzscheana, en tanto una forma de filosofia histérica, no esta en contraposicion al
discurso de las ciencias sino a una filosofia histérico-metafisica que parte del
concepto de origen como esencia y verdad:

Oposicion de una filosofia metafisica (que cree en la Wunderursprung [origen milagroso] de
las cosas) y de una filosofia histérica que tiene un doble caracter: —de encontrar como la
filosofia de hace dos mil anos el problema: jcomo el conocimiento pudo nacer del
conocimiento mismo? — de no encontrarse separada de la ciencia natural (y estar muy
proxima a la quimica).¥

Asi, contra la lectura de Heidegger, que rechaza totalmente el contenido
bioldgico de la filosofia de Nietzsche, Foucault articula en la genealogia una relacién
compleja y no lineal entre la vida bioldgica de seres humanos y animales:

Si hay algo bioldgico en Nietzsche, no es en la forma: después del animal viene el hombre;
sino en la forma: la animalidad siempre se vuelve a cruzar con la humanidad. (Sustituyendo
la anterioridad evolutiva de lo bioldgico por la superposicion de lo bioldgico y lo historico).®

Asi, la figura de Nietzsche sirve no solo para deshacer el vinculo
antropoldgico entre el ser humano vy la verdad a través de la mascara de la bestia,
sino también para abrir la historia del ser humano a la historia de los animales, de
modo que ya no puedan concebirse de forma totalmente separada:

Es este caracter indefinidamente abierto del tiempo el que permite comprender la
articulacion de la historia humana sobre la historia animal; no ha habido un establecimiento
de la humanidad en sus acepciones mas generales, sino un perpetuo entrelazamiento de
acontecimientos animales y acontecimientos humanas, un perpetuo encabalgamiento entre
lo bioldgico y lo histarico.”

Este "perpetuo encabalgamiento” no es una adicién de Foucault, sino que
estd presente en la filosofia nietzscheana. Ejemplo de ello es la cuestion de la Geburt
en la genealogia. En el manuscrito publicado por Bernard E. Hacourt como Apéndice
2 del Curso en Vincennes, encontramos un desarrollo de la problemética del
comienzo en la genealogia nietzscheana. Foucault subraya la distincion entre

8 Angelini, La vie de [histaire, p. 41.
8 Foucault, Nietzsche, p. 83.
% Foucault, Nietzsche, p. 67.
% Foucault, Nietzsche, p. 67.




comienzo y origen en la tradicion filosofica: el comienzo es la irrupcion empirica de
un fendmeno en la historia, mientras que el origen es el fundamento situado fuera
de la historia, que hace posible el comienzo de una cosa.

Pero Nietzsche rechaza esta oposicidn. En el campo seméntico aleméan en
torno a la cuestion del comienzo, encontramos los siguientes conceptos: Anfang
(comienzo), Ursprung (origen), Grund (fundamento), Geburt (nacimiento),
Entstehung (surgimiento). Nietzsche privilegia el concepto de Geburt para pensar la
relacidn entre principio, origen e historia:

Para Nietzsche, la nocion organizadora es Geburt, que designa, para él como para todos los
alemanes: a. el hecho del nacimiento, b. la raza o estirpe, c. la extraccion en la medida en que
es susceptible de una determinada cualidad. Esta nocidn no es filosofica ni histdrica, sino
bioldgica, y trae consigo el dominio semantico de la genealogia (noble o no), y el de la herencia
(buena o mala, cargada o sana; degeneracion o mejora). Genealogia y herencia formaban parte
(al menos en esta época) de un dominio de valor.”

Partiendo de la nocidén de Geburt, que es un concepto a la vez bioldgico y
aristocratico, la cuestién del valor puede considerarse a través de cuatro preguntas
que transforman la relacién entre origen y comienzo en la genealogia: 1) la pregunta
por el jquién? o la naturaleza y el valor de los progenitores; 2) la pregunta por el
tipo de encuentro: jen qué forma de accidn y reaccion se produce el nacimiento?; 3)
la pregunta por el papel que desempefia cada elemento dentro de este encuentro; vy,
por ultimo, 4) la pregunta por el sintoma: jcuéles son las funciones sintoméaticas?

La pregunta sobre el quién implica una inversion sofistica del platonismo. El
quién es una mascara, un complejo pulsional, una forma de evaluacién. La cuestidn
del encuentro debe explicar a través de gué juego de accién y reaccion produce la
diferencia de valor. Foucault critica aqui la esquematizacién que Deleuze realiza de
la fuerza en su lectura de Nietzsche:™

Estamos acostumbrados a decir: los buenos nacimientos son acciones y afirmaciones. Los
malos nacimientos son reacciones y negaciones, de ahi el resentimiento. Esto es mas
complicado. Hay una reaccion real, que forma parte de la propia accion, y una negacion, que
es como la sombra proyectada por la propia afirmacion. Hay, por otra parte, una reaccion:
que no es accion, sino compensacion imaginaria; irreal; que empieza por la negacion en lugar
de por la afirmacion. Vemos que el sistema accion/reaccion que caracteriza un Geburt es
complejo: no sdlo porque no hay accidn y reaccion por un lado, sino también porgue hay
operaciones muy diferentes: actitudes negativas, compensacion, lucha, confiscacion,
inversion, conspiracion, alianzas.”

La tercera y cuarta preguntas estan menos desarrolladas por Foucault,
porgue estdn menos directamente vinculadas a la relacién entre principio y origen.
La tercera pregunta se interroga sobre el papel que desempefia una determinada
forma de evaluacién en la cultura, y la cuarta sobre los elementos que sirven de
sintoma en su doble alcance, hacia el pasado y hacia el futuro. Asi, segdn la lectura
de Foucault, Nietzsche toma estas cuatro preguntas sobre la Geburt como punto de
partida para pensar la cuestion del valor:

" Foucault, Nietzsche, pp. 95-96
' Cfr. Deleuze, Nietzsche et la philosophie, p. 44y ss.
" Foucault, Nietzsche, pp. 97-99.

© 0000 0



Sin embargo, estas cuatro preguntas estan vinculadas en el sentido de que son la naturaleza
y el valor del progenitor los que controlan la naturalezay el valor del encuentro, y éstos, a su
vez, controlan el papel y la funcion sintomatica de los elementos. De ahi que en toda cuestion
de genealogia surja la cuestion del valor. El hecho de que la genealogia de la moral sea la
cuestion del valor del valor.”

Asi podemos ver cémo, a través de la cuestién de la Geburt, con su doble
significado tanto biolégico (mejora/degeneracién) como aristocratico (noble/bajo),
el problema del valor adquiere su complejidad en el método genealdgico. El
genealogista tiene que analizar el nacimiento, estudiar el valor de la procedencia,
diagnosticar las fuerzas actuantes que han dejado su marca en los cuerpos.

En este tipo de anélisis, la historia del ser humano no debe verse como
separada de la del resto del mundo vivo, ya que mantiene complejas relaciones entre
ellas. No es accidente, por tanto, que en la plaquette que Foucault escribid para
solicitar el ingreso en el College de France, el mismo afio en que pronuncié la
conferencia sobre Nietzsche, se anunciara como central en su futuro trabajo la
cuestidn del conocimiento sobre la herencia, y en particular sobre las préacticas de
reproduccién destinadas a mejorar las especies:

El sector que he elegido como ejemplo paradigmatico, y al que me ceniré durante algin
tiempo, es el conacimiento de la herencia. Se desarrollg a lo largo del siglo XIX, desde las
técnicas de ganaderia, los intentas de mejora de las especies, los ensayos de cultivos
intensivos, los esfuerzos para combatir las epidemias animales y vegetales, hasta el
desarrollo de la genética, cuyo nacimiento claro puede fecharse a principios del siglo XX.™

Es sabido que Foucault no continud con dicho proyecto al entrar al College
de France. Sin embargo, lo que tal genealogfa tendria que haber mostrado es el
lugar de emergencia del saber hereditario, es decir, el campo de desarrollo de las
tecnologias de gobierno de los animales, donde la cuestién de la valorizacion de los
cuerpos animales es central. De este modo, la emergencia de la vida humana como
objeto de intervenciones de poder, aquello que Foucault llamd la «biopolitica», no
puede ser considerada sin vincularla con el campo de las préacticas de cria y los
discursos sobre la mejora de las razas animales.

Asi pues, sugerimos que la cuestidn de la Geburt, del nacimiento y el valor,
que conlleva “el perpetuo encabalgamiento entre lo biolégico y lo histérico”,” sirve
como trasfondo filoséfico para que los conceptos de “biopolitica” y "biohistoria”
tomen forma en la obra de Foucault. En una conferencia en Rio de Janeiro sobre la
historia de la medicina, Foucault introduce el concepto de bio-historia de la
siguiente manera:

Asi aparece ahora una nueva dimension de posibilidades médicas que llamaré la cuestion de
la bio-historia. El médico y el bidlogo no trabajan ya en el nivel del individuo y de su
descendencia, sino que empiezan a hacerlo en el nivel de la vida misma y de sus eventos
fundamentales. Nos encontramos dentro de la bio-historia y se trata de un elemento de suma
importancia. Sabiamos, desde Darwin, que la vida evolucionaba, que la evolucion de las

% Foucault, Nietzsche, pp. 96-97.
T Foucault, Titre et travaux, p. 844.
7 Foucault, Nietzsche, p. 67.

00000000



especies vivientes estaba determinada, hasta cierto punto, por accidentes que eran de
naturaleza historica. Darwin sabia, por ejemplo, que el enclaustramiento en Inglaterra, una
practica puramente econémica y juridica, habia modificado la fauna y la flora inglesas. Eran
entonces las leyes generales de la vida que se encontraban entrelazadas con ese fenémeno
historico. Hoy dia descubrimos un hecho nuevo: la historia del hombre y de la vida se
encuentran implicadas profundamente. La historia del hombre no continta simplemente la
vida, ni se limita con reproducirla, sino que la retoma, hasta cierto punto, y puede ejercer
sobre su proceso un cierto nimero de efectos fundamentales.”

Asi, para introducir la situacion histérica que define al ser humano moderno,
Foucault usa el ejemplo de Darwin y el enclaustramiento de animales domésticos
para expresar el entrelazamiento inevitable de lo bioldgico vy lo histérico. A partir de
ahi podemos entender que la bio-historia "ya no seria la historia unitaria vy
mitoldgica de la especie humana”,”” sino que refiere al entrelazamiento perpetuo de
lo bioldgico y lo histérico:

Si se puede denominar «biohistoria» a las presiones mediante las cuales los movimientos de
la vida y los procesos de la historia se interfieren mutuamente, habria que hablar de
«biopolitica» para designar lo que hace entrar a la vida y sus mecanismos en el dominio de
los calculos explicitos y convierte al poder-saber en un agente de transformacian de la vida
humana.”

Este concepto de biohistoria es, por tanto, una respuesta a las posiciones,
ejemplificadas por el evolucionismo,” que parten de la verdad del discurso bioldgico
sobre el organismo para deducir determinaciones sociales e histéricas. Por el
contrario, Foucault sugiere que "no hay que buscar hechos bioldgicos brutos vy
definitivos que, desde el fondo de la 'naturaleza’, se impondrian a la historia”,® sino
comprender que en el nacimiento de un acontecimiento histdrico hay siempre una
mezcla compleja de lo bioldgico y lo histérico. Y en esta mezcla perpetua, la cuestidn
de la relacidn con los animales, y en particular el gobierno de los animales para su
explotacion econdmica, es de gran centralidad:

No hay que olvidar que la primera gran epidemia estudiada en Francia en el siglo XVIIl, y que
dio lugar a una recopilacion nacional de datos, no fue realmente una epidemia, sino en
realidad una epizootia. Fue una mortalidad catastrdfica en varios rebanos del sur de Francia
lo que desempeno un papel fundamental en la formacion de la Real Sociedad de Medicina. La
Academia Francesa de Medicina nacio de una epizootia, no de una epidemia.”

Asi, la biopolitica de la especie humana no puede pensarse separada de la
historia de la vida (de los seres humanos y de los animales) y especificamente de
las relaciones histéricas de dominacion que han mediado entre unos y otros. El
trabajo que queda por hacer es abonar a una genealogia de las formas de gobierno

7 Foucault, Crise de la médecine ou crise de lantimédicine, p. 48.

" Foucault, Bio-histoire et bio-politique, p. 97.

7 Foucault, La voluntad de saber, p. 173.

7 Cfr. Foucault, Bio-histoire et bio-palitique, p. 95.

8 Foucault, Bio-histoire et bio-politique, p. 97.

8 Foucault, Crise de lo médecine ou crise de lantimédicine, pp. 53-54.

© 0000 0



00000000

sobre la vida animal, que histéricamente han tenido una vinculacion con las formas
de biopolitica humana.??

4. Conclusion

Hemos visto, pues, que la lectura que Foucault hace de la genealogia nos
permite pensar nuestra relacion con los animales de un modo que difiere de las
lineas interpretativas citadas al principio de este trabajo. Foucault rechaza la simple
continuidad entre la vida animal y la vida humana, como si pudiera extraerse de
dicha continuidad una normatividad para el ser humano. No es en su propia
animalidad, entendida como residuo de un estado anterior, que el ser humano
encontrara su esencia o su verdad. Si hay una animalidad del ser humano, se trata
de una méascara, un juego tactico que le permite liberarse de si mismo, deshacer la
identidad que guarda consigo y dejarse llevar por fuerzas no-humanas hacia otras
formas de existencia.

Igualmente, Foucault no admite tampoco una separacidn total con los
animales a partir de la cual pueda concebirse la esencia del ser humano como ser-
en-el-mundo. No encontraremos en Foucault la rearticulacion de un discurso sobre
la diferencia antropoldgica. No se trata de salvaguardar la esencia del ser humano
frente a los peligros de la biologia, sino de tomar en serio el momento historico en
el gue la vida del ser humano, no puede pensarse de forma separada de lo viviente
en general, ni la vida de otros seres vivos de forma separada a la historia humana.
Se trata, para Foucault siguiendo a Nietzsche, de pensar en una imbricacidn
compleja entre un tiempo histérico y unas presiones bioldgicas, que hacen que
nuestro destino esté inseparablemente ligado al destino de lo viviente en general, y
con especial énfasis, al destino de los otros animales, con los que compartimos toda
una serie de funciones y condicionamientos bioldgicos. La genealogia se trata de
hacer historia de lo que somos, de nuestro cuerpo, de nuestros instintos, de nuestra
alimentacidn, de nuestro sistema digestivo:

Por Ultimo, nuestros origenes estan en nuestro cuerpo. Forma parte del sistema nervioso, del
estado de animo, del sistema digestivo. La mala respiracion, la mala alimentacion, los cuerpos
debilitados y desplomados de aquellos cuyos antepasados cometieron errores [...] es el
cuerpo el que lleva, en su vida y en su muerte, en su fuerza y en su debilidad, la sancién de
toda verdad y de todo errar, del mismo mada que lleva también, y a lainversa, el origen de los
mismos, la procedencia.®

82 Para trabajos de este tipo véase Piazzesi, Del governo degli animali; Doron, Biopolitica y Zootecnia.
8 Foucault, Nietzsche, la généalogie, 'histoire, p. 142.




Referencias

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer I: el poder soberano y la nuda vida. Trad. Antonio Gimeno
Cuspinera. Valencia: PRE-TEXTOS, 1998.

AGAMBEN, Giorgio. Lo abierto: el hombre y el animal. Trad. Flavia Costa y Edgardo Castro.
Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2006.

ANGELINI, Andrea. La vie de lhistoire: généalogie et évolutionnismes entre Nietzsche et
Foucault. Cahiers philosophiques, [S. L], v. 175, n. 4, pp. 29-43, 2023.

ARISTOTELES. Politica. Trad. Manuela Garcia Valdés. Madrid: Gredos, 1988.

CALARCO, Matthew. Zoographies: The Question of the Animal from Heidegger to Derrida.
Nueva York: Columbia University Press, 2008.

DELEUZE, Gilles. Nietzche et la philosophie. Paris: PUF, 1962.

DORON, Claude-Qlivier. Biopolitica y Zootecnia. Historia y sociedad, Medellin, n. 25, pp. 17-
43,2013

ESPOSITO, Roberto. Bios: biopolitica Y Filosofia. Trad. Cario R. Molinari Maroito. Buenos
Aires: Amorrortu, 2006.

FOUCAULT, Michel. Bio-histoire et bio-politique. /n: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits Il
1975-1979. Paris: Gallimard, 1994. pp. 95-97.

FOUCAULT, Michel. Crise de la médecine ou crise de l'antimédicine. In: FOUCAULT, Michel.
Dits et écrits Il 1975-1979. Paris: Gallimard, 1994. pp. 40-58.

FOUCAULT, Michel. La question anthropologique: cours 1954-1955. Paris: EHESS;
Gallimard; Seuil, 2022.

FOUCAULT, Michel. La voluntad de saber: Histoira de la sexualidad |. Trad. Ulises Guifiazu.
Buenos Aires: Alianza, 2007.

FOUCAULT, Michel. Le discours philosophique. Paris: EHESS: Gallimard; Seuil, 2023.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche: Cours, conferences et travaux. Paris: EHESS; Gallimard;
Seuil, 2024.

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, la généalogie, lhistoire. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits
11 1970-1975. Paris: Gallimard, 1994. pp. 136-156.

FOUCAULT, Michel. Titres et travaux. In: FOUCAULT, Michel. Dits et écrits | 1954-1969.
Paris: Gallimard, 1994. pp. 842-846.

FOUCAULT, Michel. Vigilar y castigar: nacimiento de la prision. Trad. Aurelio Garzén del
Camino. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002.

GARNER, Robert: OSULLIVAN Siobhan. The Political Turn in Animal Ethics. Londres:
Rowman & Littlefield, 2016.

HEIDEGGER, Martin. Interprétation de la deuxiéme considération intempestive de
Nietzsche. Trad. Alain Boutot. Paris: Gallimard, 2009.

HEIDEGGER, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafisica: mundo, finitud,
soledad. Trad. Alberto Ciria. Madrid: Alianza, 2007.

HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera. Santiago de Chile:
Universitaria, 2019.

© 0000 0



LEMM, Vanessa. Nietzsche's Animal Philosophy: Culture, Politics, and the Animality of the
Human Being. Nueva York: Fordham University Press, 2009.

LOPEZ BARRIOS, Josué Imanol. La généalogie et les animaux: une lecture croisée des
pensées de Nietzsche et Foucault. Materiali foucaultiani[S. L], v. XI, n. 21-22, pp. 75-109,
2022.

MONTES JIMENEZ, Sandra Lucia. Tiempo e historia: esbozos de la interpretacion de
Heidegger sobre la Segunda consideracion intempestiva de Nietzsche. Theoria Revista del
Colegio de Filosofia, [S. [] n. 39, pp. 27-43, 2020.

NIETZSCHE, Friedrich. Asi' hablé Zaratustra: un libro para todos y para nadie. Trad. Andrés
Sénchez Pascal. Madrid: Alianza, 1991.

NIETZSCHE, Friedrich. Fragments posthumes début 1888-début janvier 1889. Trad. Jean-
Claude Hémery. Paris: Gallimard, 1977.

NIETZSCHE, Friedrich. Mas alla del bien y del mal: preludio de una filosofia del futuro. Trad.
Andrés Sanchez Pascal. Madrid: Alianza, 2005.

NIETZSCHE, Friedrich. Segunda consideracion intempestiva: sobre la utilidad y los
inconvenientes de la Historia para la vida. Trad. Joaquin Etorena. Buenos Aires: Libros del
Zorzal, 2006.

PIAZZESI, Benedetta. Del governo degli animali: allevamento et biopolitica. Macerata:
Quodlibet, 2023.

SALANSKIS, Emmanuel. Un prisme de la pensée historique de Nietzsche: [élevage. In:
BINOCHE, Bertrand; SOROSINA, Arnaud. Les Historicités de Nietzsche. Paris: La Sorbonne,
2016. pp. 183-196.

SFORZINI, Arianna. Situation du cours. In: FOUCAULT, Michel. La question anthropologique:
cours 1954-1955. Paris: Gallimard, 2022. pp. 227-278.

SHUKIN, Nicole. Tense Animals: On Other Species of Pastoral Power. The New Centennial
Review, [S. (] v.11,n. 2, pp. 143-167, 2011.

SINGER, Jonathan. All Too Human: "Animal Wisdom” in Nietzsche's Account of the Good
Life. Between the Species, [S. L] v. 11, n. 2, pp. 18-39, 2011.

STIEGLER, Barbara. Nietzsche et la vie: Une nouvelle histoire de la philosophie. Paris:
Gallimard, 2021.

00000000



	Introducción. Biopolítica y animales
	1. La existencia animal en la Segunda Intempestiva
	2. La máscara de la bestia y el fin de la antropología
	3. Genealogía y Geburt del ser humano y del animal
	4. Conclusión
	Referencias

