
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e60916 

 

Submetido em: 05/08/2025 
Aceito em: 09/12/2025 
Publicado em: 09/01/2026 
 
Como citar: LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely. Metabolismo social, 
justicia alimentaria y liberación animal. (Des)troços: revista de 
pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e60916, 
jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.60916 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

METABOLISMO SOCIAL,  JUSTICIA ALIMENTARIA 
Y LIBERACIÓN ANIMAL 
SOCIAL METABOLISM, FOOD JUSTICE AND ANIMAL LIBERATION 

METABOLISMO SOCIAL, JUSTIÇA ALIMENTAR E LIBERTAÇÃO ANIMAL 

Hilda Nely Lucano Ramírez  Universidad de Guadalajara, Guadalajara, Jalisco, México 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-1383-5966
mailto:hilda.lucano@academicos.udg.mx


 

Resumen 
El artículo aborda las implicaciones de la fractura metabólica producida por 
las relaciones sociales capitalistas, en las vidas de los animales no 
humanos. Se desarrolla el término metabolismo social humano-animal con 
el propósito de ampliar la noción marxista de fractura metabólica sociedad-
naturaleza, para justificar el concepto de explotación en la cuestión animal. 
Lo anterior se complementa con la crítica a la ideología cárnica en tanto 
proceso “espiritual” de la sociedad capitalista, para así argumentar el 
contenido del concepto de justicia alimentaria vinculado al de liberación 
animal. 
 
Palavras clave 
Metabolismo social; fractura metabólica; ideología cárnica; justicia 
alimentaria; liberación animal. 
 
Abstract 
The article addresses the implications of the metabolic fracture produced 
by capitalist social relations on the lives of nonhuman animals. The term 
human-animal social metabolism is developed in order to expand the 
Marxist notion of the society-nature metabolic fracture in order to justify 
the concept of exploitation in the animal question. This is complemented by 
a critique of meat ideology as a ‘spiritual’ process of capitalist society, in 
order to argue for the content of the concept of food justice linked to that of 
animal liberation. 
 
Keywords 
Social metabolism; metabolic fracture; meat ideology; food justice; animal 
liberation. 
 
Resumo 
O artigo aborda as implicações da fratura metabólica produzida pelas 
relações sociais capitalistas na vida dos animais não-humanos. O termo 
metabolismo social humano-animal é desenvolvido de forma a expandir a 
noção marxista da fratura metabólica sociedade-natureza para justificar o 
conceito de exploração na questão animal. Isto é complementado por uma 
crítica da ideologia da carne como um processo “espiritual” da sociedade 
capitalista, a fim de defender o conteúdo do conceito de justiça alimentar 
ligado ao da libertação animal. 
 
Palavras-chave 
Metabolismo social; fratura metabólica; ideologia da carne; justiça 
alimentar; libertação animal. 

Hilda Nely Lucano Ramírez es 
profesora investigadora de la UdG. 
Directora del proyecto Animales y 
Praxis. Colabora con la ONG Igualdad 
Animal México. Autora de:  A favor de 
los animales. Fragmentos filosóficos 
contra el especismo y Miseria del 
Derecho. Pensar de otra forma la 
liberación animal. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introducción1 

En los diferentes círculos marxistas e incluso, fuera de ellos, se acepta que 
la alienación, derivada de las distintas formas de trabajo asalariado en el 
capitalismo, se deben en buena medida a la radical disolución de la unidad originaria 
entre la especie humana y la naturaleza. Se dice que, en las relaciones de 
producción capitalista, la naturaleza se torna extraña ante los humanos por la 
manera en que se desarrollan las fuerzas productivas en este sistema social: el 
progreso y el bienestar humano requieren del dominio o sometimiento de la 
naturaleza, de ahí que se conciba a esta última como algo “externo” a la sociedad. A 
esta disolución se le denomina fractura metabólica. El término, en los últimos años 
ha sido retomado para vincular el pensamiento de Marx a la actual crisis ecológica. 
Podría decirse que al fenómeno de la alienación se le sumó la destrucción de la 
naturaleza, en tanto efectos del metabolismo social del capitalismo. En continuidad 
con esta perspectiva, en este artículo abordo las implicaciones de esta fractura 
producida por las relaciones sociales capitalistas, en las vidas de los animales no 
humanos. Deseo llamar la atención en torno a que, lo que ahora ambientalistas y 
ecologistas llaman destrucción de la naturaleza en la que están incluidos los 
animales no humanos, es la expresión emblemática de la fractura metabólica 
producida por la acumulación de capital, por lo que, la cuestión de los animales debe 
ser parte del programa de toda teoría crítica. 

Por lo anterior, en el texto desarrollo el término metabolismo social 
humano-animal debido a que ni en los debates ecologistas, ni marxistas, se habla 
de los efectos de las relaciones de producción capitalista en los animales. Sin 
embargo, como Marx lo planteó para el caso del trabajador asalariado, en el 
capitalismo a los animales se les niega su ontología al convertirlos de seres 
sintientes a mercancías, se les objetiviza jurídicamente para después fetichizar su 
existencia hasta convertirla en cosas ajenas del proceso histórico-social. Pero 
además de este análisis, sostengo que hace falta entender el proceso histórico en 
el que han estado incluidos los animales en occidente. Es este un proceso de guerra 
justificado por el derecho, la religión y no pocas veces por ideas filosóficas. Por 
tanto, la categoría de explotación la extiendo hacia el caso de los animales a través 
de lo que denomino fractura metabólica humano-animal que se encuentra dentro 
de la fractura metabólica humano-naturaleza.  

En el cuerpo del artículo argumento que para comprender lo anterior, es 
necesario escudriñar la ideología cárnica, esa fuerza espiritual o cultural que 
imponen las clases dominantes a través de narraciones religiosas, prácticas político 
militares y coerción económica, para mantener a su favor la fractura metabólica 
humano-naturaleza. Además, sostengo que como dicha fractura es histórica y no 
una ley natural, la explotación y sufrimiento de los animales puede y debe terminar, 
no solo porque el sistema capitalista puede aniquilarnos de seguir su ruta, sino 
porque materialmente se pueden generar las bases para practicar una justicia 
alimentaria que vaya de la mano de la urgente liberación animal.  

 
1 Alternaré el uso del femenino, del masculino y, puntualmente, de la e para referir a colectividades que incluyen distintos 

géneros. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Para desplegar lo anterior, en el primer apartado resumo el problema que 
encierra el concepto de metabolismo humano-naturaleza en el capitalismo para 
referirlo al problema de la relación entre animales humanos y animales no 
humanos. En una palabra, preparo el terreno para extender, en el segundo apartado, 
la noción de fractura metabólica a la cuestión de los animales vinculada a lo que 
denomino guerra contra los animales. 

En el tercer apartado, complemento los argumentos esgrimidos al avanzar 
hacia la exposición de lo que llamo ideología cárnica, para enfatizar que los 
procesos materiales de la sociedad capitalista también tienen su “espíritu”. A 
manera de ejemplo, muestro tres viñetas (religiosa, política y económica) de esta 
ideología con la finalidad de cuestionar la normalización del comer animales, acto 
implicado en la fractura metabólica. 

Para terminar, esbozo el contenido de lo que denomino justicia alimentaria 
basado no solo en la crisis ecológica que actualmente genera la ganadería 
industrial, sino en el rechazo ético del placer cruel de apropiarnos por la fuerza de 
vidas ajenas. Lo que postulo en esta idea y práctica es una doble liberación: la de 
nuestra servidumbre egoísta impulsada por los corporativos ganaderos 
trasnacionales y la de miles de animales presos en los actuales campos de 
concentración. 

 

El metabolismo humano-naturaleza y su fractura en el 
capitalismo 

El concepto de metabolismo, Marx lo utiliza en El Capital para comprender 
la relación dinámica e interactiva entre los humanos y la naturaleza mediada por el 
trabajo,2 porque concibe a los primeros como cualquier otro animal: ser natural, 
condicionado y limitado.3 Esto es, seres que respiran, comen y excretan, 
condicionados a las leyes naturales y a los ciclos fisiológicos de producción, 
consumo y excreción.4 

De lo anterior se infiere que, tanto animales humanos como no humanos nos 
encontramos mediados por un metabolismo con la naturaleza, porque somos parte 
de esta.5 Sin embargo, a diferencia de otros animales, la especie humana a través 
del trabajo modifica el contenido de este metabolismo y por ende, así misma, a partir 
de mediaciones como la tecnología, la ciencia o las ideologías.6 Es a través de esta 
relación humana con la naturaleza que la sociedad la transforma, la enajena, 
degrada o explota, para diversos usos y abusos.7 

Antes de continuar debo aclarar que la noción de naturaleza ha de 
entenderse en tanto producto social.8 En el debate marxista el primero que reparó 
en esto fue Alfred Schmitt al afirmar que “La naturaleza es para Marx un momento 

 
2 Foster, La ecología de Marx, p. 220. 
3 Marx, Manuscritos, p. 194. 
4 Saito, La naturaleza contra el capital, p. 88. 
5 Marx, Manuscritos, p. 111. 
6 Marx, El capital. Tomo I. p. 215. 
7 Los conceptos de uso y abuso aparecen en el derecho romano. “Por uso se entiende el derecho de servirse de la cosa 

conforme a su naturaleza o destino [...] El abusus o derecho de disposición, consiste en la facultad de transformar, 
enajenar y aun destruir la cosa.” (Bravo; Bravo, Derecho Romano, p. 203). 

8 Smith, Desarrollo desigual. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de la praxis humana y al mismo tiempo la totalidad de lo que existe.”9 Sin embargo, 
para no quedarse en una abstracción idealista sobre esta frase, el concepto de 
naturaleza ha de vincularse a la categoría de producción. Esto es, al proceso vital 
socio-histórico de la especie humana como productora de un mundo objetivo. Mejor 
dicho, sujetos mediadores, finitos, determinados en el espacio y el tiempo, de un 
“trozo de realidad material mediada por ellos.”10 De ahí que como lo planteó Neil 
Smith, producción de la naturaleza significa que esta ha sido mediada socio-
históricamente, en una relación reciproca. Por eso se puede afirmar que toda 
formación socioeconómica es un modo de automediación de la naturaleza.11 

Esto quiere decir que todas las sociedades producen la naturaleza propia 
para su existencia y, a la vez, la “totalidad de la naturaleza social de su existencia.”12 
Así, en un mundo donde la producción de mercancías, su tráfico e intercambio es 
universal, personas, artefactos, animales, plantas o minerales, quedan entrelazados 
en un todo social concreto.13 

Ahora se puede entender que las distintas concepciones que han existido 
sobre la naturaleza y lo humano, están condicionadas según los diversos modos de 
producción. En tiempos remotos la concepción de la naturaleza suponía el 
enfrentamiento del humano con poderes absolutamente extraños, la naturaleza era 
“un poder omnipotente e inexpugnable, ante el que los hombres se comportan de un 
modo puramente animal y que los amedrenta como al ganado.”14 Mientras que en 
las sociedades industriales capitalistas la naturaleza representa una mercancía 
como cualquier otra. En la primera concepción, lo humano es parte de la naturaleza, 
mientras que en la segunda lo humano es concebido como lo contrario a la 
naturaleza. Por ello se puede comprender que “La manera en que el trabajo 
enajenado media esta interacción metabólica de los humanos con su 
medioambiente en la sociedad industrial moderna no es igual a como ocurría en las 
sociedades precapitalistas.”15 El metabolismo humano-naturaleza es diferente en 
cada época no por lo que se hace, sino por el cómo y con qué medios de trabajo se 
hace.16 

En el caso concreto de la sociedad que analizó Marx, el metabolismo 
humano-naturaleza es particular. Pongamos un ejemplo. Marx se preguntó sobre 
cuáles son las causas del deterioro de los suelos, debido a que, en su tiempo existía 
entre los economistas una preocupación por la fertilidad de la tierra, su agotamiento 
y rentabilidad. Para responder, Marx vinculó los problemas de la economía política 
con el tema del metabolismo entre el humano y la naturaleza a través de la obra de 
Justus von Liebig titulada La química orgánica en su aplicación a la agricultura y la 
fisiología. En esta obra encontró las causas reales del deterioro o agotamiento de 
la tierra, desconocidas por los economistas.17 Fue a través de los conocimientos 
agrícolas que se dieron a conocer las propiedades químicas del suelo y el proceso 

 
9 Schmitt, El concepto de naturaleza en Marx, p. 23. 
10 Schmitt, El concepto de naturaleza en Marx, p. 24. 
11 Smith, Desarrollo desigual, p. 87. 
12 Smith, Desarrollo desigual, p. 75. 
13 Marx, El capital, Tomo I, pp. 215-216. 
14 Marx; Engels, La ideología alemana, p. 31. 
15 Saito, La naturaleza contra el capital, p. 81. 
16 Marx, El capital, Tomo I, p. 218. 
17 Foster, La ecología de Marx, p. 230. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de nutrición de las plantas. Este conocimiento puso los cimientos para el desarrollo 
del capitalismo industrial: en un primer momento, el uso de estiércol para abonar 
las tierras, la rotación de cosechas, el drenaje y la explotación ganadera. Luego, el 
crecimiento de la industria de fertilizantes químicos y el desarrollo de la química de 
los suelos y, por último, el uso de tracción mecánica, seguida de la concentración 
de los animales en las granjas industriales, aplicación de la genética en plantas y 
animales, monocultivos, uso intensivo de productos químicos como fertilizantes y 
pesticidas.18 

A diferencia de Liebig, Marx comprendió que estos conocimientos agrícolas 
utilizados dentro de la lógica capitalista traerían consecuencias negativas en el 
metabolismo entre humano-naturaleza. La tierra al ser convertida en fuente de 
capital, material dinerario, con la aplicación del conocimiento agrario, entró en el 
metabolismo social de la sociedad burguesa.19 Como toda mercancía, la tierra “tiene 
el poder” de atraer dinero a través de su uso, explotación o rentabilidad. Esto lo 
sabía Marx desde sus estudios tempranos en los que afirmaba que la explotación 
de la tierra y su renta, debe su origen a la sociedad y no al suelo.20 

Esta idea de metabolismo se retoma en El capital. Ahí se dice que al interior 
de la lógica capitalista, las riquezas de la sociedad “se presenta como un enorme 
cúmulo de mercancías, y la mercancía individual como la forma elemental de esa 
riqueza”,21 por lo que la tierra debía generar acumulación de riqueza y estar en la 
constelación de la propiedad privada de la burguesía. La tierra, concebida como 
mercancía y propiedad privada, debía estar protegida, y para ello se enmarcó en el 
derecho sagrado a la propiedad,22 que consiste no solo en el disfrute patrimonial y 
su disposición arbitraria, sino también en la conformación de un comportamiento 
libre, interesado e individualista. Marx y Engels apuntaron que “aquella libertad 
individual y esta aplicación suya constituyen el fundamento de la sociedad 
burguesa.”23 

Se comprende entonces que en la lógica capitalista la posesión de la tierra 
genera capital; la posesión y sus diferentes usos y abusos de la tierra está 
asegurado por la institución jurídica; que la propiedad privada impuesta a la tierra 
posibilita las relaciones comerciales entre particulares que se encuentran a su vez 
en un sistema de dependencia multilateral, en un proceso de circulación de 
mercancías que suponen no debe agotarse. Pero Marx y Engels, muchos antes que 
el ecologismo, advirtieron que, este tipo de metabolismo, es decir, el desarrollo de 
las fuerzas productivas y medios de intercambio en el capitalismo “sólo pueden ser 
fuente de males, que no son ya tales fuerzas de producción, sino más bien fuerzas 

 
18 Foster, La ecología de Marx, pp. 230-231. 
19 Marx, El capital, Tomo I, p. 109. 
20 Marx, Misera de la filosofía, p. 150. 
21 Marx, El capital, Tomo I, p. 43. 
22 En la Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789 se postuló a la propiedad como un derecho 

natural del hombre. En su artículo 2° refiere que: “La finalidad de cualquier asociación política es la protección de los 
derechos naturales e imprescriptibles del Hombre. Tales derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad y la 
resistencia a la opresión.” En este tiempo John Locke supone que la propiedad es la suma del esfuerzo personal en el 
estado de naturaleza antes de la constitución del poder político (Locke, Segundo ensayo sobre el gobierno civil, p. 22). 
Por eso hay quienes dicen que fue a través de la filosofía política de Locke, que “la inviolabilidad de la propiedad” 
también comprenden los demás derechos individuales naturales como la libertad y la vida. (Bobbio, Estado, Gobierno y 
Sociedad, p. 26). 

23 Marx; Engels, La sagrada Familia y otros escritos filosóficos de la primera época, p. 33. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de destrucción (maquinaria y dinero), y, lo que se halla íntimamente relacionado con 
ello.”24 

En este tipo de metabolismo, la relación entre sociedad y naturaleza implica 
un enfrentamiento. Los humanos movilizan “[…] las fuerzas naturales que 
pertenecen a su corporeidad, brazos y piernas, cabeza y manos, a fin de apoderarse 
de los materiales de la naturaleza bajo una forma útil para su propia vida.”25 Esa 
fuerza natural humana es traducida como trabajo que transforma la naturaleza, y 
ella es el producto al que se enfrenta la sociedad. Así hace su aparición la mercancía 
y sus aventuras.26 Incluso, como es sabido en el debate marxista, el trabajo dentro 
del capitalismo también se torna una mercancía porque es un valor, genera dinero, 
produce valores de uso: artículos socialmente determinados.27 Tanto el trabajo 
privado como la naturaleza son importantes para el capitalismo siempre y cuando 
estén relacionados con el valor. 

Aunque es muy conocida la fórmula del extrañamiento humano en el trabajo 
asalariado del capitalismo industrial,28 es importante enfatizar que lo que en este 
artículo interesa es la enajenación que se encuentra en el metabolismo humano-
naturaleza. Es decir, lo que se torna extraño es la naturaleza29 frente a lo humano y 
es ahí donde se produce “un quiebre” o fractura metabólica ocasionada por las 
relaciones de producción capitalista. En otras palabras, “Marx ve la razón del 
surgimiento de la vida enajenada moderna en la radical disolución de la unidad 
originaria entre los humanos y la naturaleza.”30 Hoy es evidente que esta fractura 
metabólica engendrada en el capitalismo, apoyado por fuerzas productivas-
destructivas trajo consigo el dominio social de la naturaleza a través del uso y 
abuso, que se ha elevado a un nivel hasta ahora insospechado.31 Podría decirse con 
esto que, el actual cambio climático es efecto de las acciones humanas, que dentro 
del capitalismo se han convertido en fuerzas destructivas, o más bien “en una fuerza 
ecológica y geológica decisiva.”32 

Entonces, aclarada la importancia del concepto de metabolismo de Marx 
para explicar el modo de producción capitalista, así como el lugar central de la 
enajenación de la humanidad con respecto a la naturaleza (fractura metabólica),33 
conviene ahora abordar las implicaciones de esto en las relaciones sociales 
capitalistas en las que se insertan otras especies de animales. Si bien es cierto, 
Marx no ahondó en esta temática, tuvo alto aprecio por las investigaciones de 
Charles Darwin y junto con Friedrich Engels “un desprecio enorme por la exaltación 
idealista del hombre por encima de los demás animales.”34 La naturaleza, como los 
demás animales, son una realidad con la que coexistimos, por lo que, en las 
sociedades modernas los vínculos están determinados por las relaciones de 

 
24 Marx; Engels, La ideología alemana, p. 81. 
25 Marx, El capital, Tomo I, p. 215. 
26 Jappe, Las aventuras de la mercancía, p. 32. 
27 Marx, El capital, Tomo I, p. 207. 
28 Marx Karl. Manuscritos, p. 113. 
29 Marx Karl. Manuscritos, p.110. 
30 Saito Kohei, La naturaleza contra el capital.p. 23. 
31 Horkheimer Max, Adorno Theodor. Dialéctica de la Ilustración, Fragmentos filosóficos. p. 54. 
32 Mann Geoff; Wainwright Joel. Leviatan climático, Una teoría sobre nuestro futuro planetario. p. II. 
33 Foster John, La ecología de Marx, p. 44.  
34 Marx Karl; Engeles Friedrich. Cartas sobre las ciencias de la naturaleza y las matemáticas. p. 20.  



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

producción capitalista. Pues bien, lo que ahora ambientalistas y ecologistas llaman 
destrucción de la naturaleza en la que están incluidos los animales no humanos, es 
la expresión emblemática de la fractura metabólica producida por la acumulación 
de capital.  

 

Fractura metabólica y guerra contra los animales 

En el metabolismo humano-naturaleza de todas las sociedades, han estado 
presente las relaciones de los humanos con los demás animales. Al igual que la 
naturaleza, los animales no humanos comúnmente son reducidos a valores de uso. 
Si la utilidad es la base del valor de uso,35 es claro que, en el caso de los animales, 
ser útiles ha sido una constante en la historia de diversas civilizaciones. Pero 
sucede algo distinto en el capitalismo. El valor de uso de una mercancía, esto es su 
utilidad, es transformada en valor de cambio en el momento en que se concibe como 
objeto intercambiable, dinero o capital.36 Es en el intercambio de animales-
mercancías o productos animales-mercancías (huevo, leche, miel…) como valores 
de uso lo que posibilita el metabolismo social humano-animal. En palabras de Marx 
“En la medida en que el proceso de intercambio transfiere mercancías de manos en 
las cuales son no valores de uso, a manos en las que son valores de uso, estamos 
ante un metabolismo social.”37 

Dicho lo anterior, se entiende que el metabolismo social humano-animal ha 
existido durante largo tiempo, pero se ha expresado de distintas formas según los 
modos de producción. Un ejemplo es la comuna medieval en la que su economía se 
basaba en la producción de mercancías para satisfacer necesidades y no para 
acumular capital.38 Los animales, en este modo de producción, representan valores 
de usos en cuanto son útiles para los fines sociales y como cualquier producto “tan 
pronto como llega al lugar que sirve como valor de uso, pasa de la esfera del 
intercambio mercantil a la de consumo.”39 Con la aparición del dinero, las 
mercancías o animales-mercancías y sus derivados, entraron en el intercambio 
formal entre dos mercancías “una de las cuales es corriente y la otra dineraria.”40 
El animal-mercancía y sus derivados, como cualquier valor de uso “su producto 
satisface las exigencias y, por consiguiente: la mercancía atrae dinero.”41 Es común 
que cuando los animales son concebidos como valores de uso o valores de cambio 
y se adentran en el mundo de las mercancías, se pase por alto que se remiten 
únicamente a una figura dineraria a través de sus precios. Se resalta <el lado bueno> 
de su esclavitud, sin su uso y abuso no habría industria, progreso, comercio, por lo 
que “la esclavitud es una categoría económica de elevada importancia.”42 Sin 
embargo, se omiten tres metamorfosis, que median el metabolismo social: 1) 
transformación ontológica de un ser sintiente en cosa o mercancía (avalada por una 

 
35 Marx, El capital, Tomo I, p. 91. 
36 Sobre el tema del valor de uso y cambio referente a la cuestión animal revisar: Lucano Hilda. A Favor de los animales. 

Fragmentos filosóficos contra el especismo.  
37 Marx, El capital, Tomo I, p. 127. 
38 Bookchin Murray. Los límites de la ciudad. p. 41.  
39 Marx, El capital, Tomo I, p. 127. 
40 Marx, El capital, Tomo I, p. 127. 
41 Marx, El capital, Tomo I, p.. 130. 
42 MARX Karl. Miseria de la filosofía. p. 93. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

objetivación jurídica), 2) una mercantil, “transformación de la mercancía en dinero 
y su reconversión de dinero en mercancía”43 y 3) una fetichista (una cosa ajena del 
proceso histórico-social). 

La primera transformación se gesta por ideas, teorías o costumbres 
filosóficas, religiosas o jurídicas. Detengámonos en esta última. En el campo 
institucional del derecho, al menos en occidente, la objetivación animal se impuso 
bajo la categoría antagónica de la persona: res (cosas, bienes, recursos, 
mercancías). El derecho romano como fuente de normatividad genealógica y 
valorativa de nuestros sistemas jurídicos vigentes categorizó a los animales como 
res (cosas) y la presentó como fija, inmutable y eterna, pues nunca se explica cómo 
se produjo en las relaciones sociales y en el contexto histórico que las engendra. 
Reducir a los animales no humanos a meras cosas, como también lo eran los 
esclavos humanos, permitió acreditarlos como res mancipi, o sea algo susceptible 
de adquirirse y por lo tanto de enajenarse.44 Ambos entraron en el mundo de las 
mercancías como valores de uso que se traducen en “los beneficios que otorga a su 
titular, como son los ius utendi, ius fruendi o fructus y ius abutendi o abusus.”45 

En nuestro caso, podemos considerar como fructus la cría de animales y los 
productos que se obtienen de ellos. Estos beneficios -uso, fruto y abuso- sobre los 
animales, desde tiempos antiguos se enmarcaron en la pecunia, en el patrimonio o 
fortuna del dominus (dueño o propietario). Se comprende así que el pecus (ganado 
o rebaño) poseído por el dominus formaba una parte considerable de la pecunia. 
Fue así que la propiedad del ganado apareció como el ejercicio absoluto de 
dominium, esto es, el derecho pleno para usarlo, venderlo o destruirlo. La cría de 
ganado supone una domesticación y ambas actividades “habían abierto manantiales 
de riqueza desconocidos hasta entonces, creando relaciones sociales enteramente 
nuevas.”46 En cuanto a la segunda y tercera transformación, esto es, la mercantil y 
fetichista, hemos avanzado ya, con el análisis de la mercancía de Karl Marx al inicio 
de este apartado. Los animales fueron concebidos como valores de uso y de cambio, 
mercancías, objetos exteriores que por sus propiedades satisfacen necesidades o 
fantasias humanas.47 

Digamos que se construyó algo así como un metabolismo social humano-
animal derivado de la fractura metabólica con la naturaleza que en la sociedad 
capitalista se justificó, en parte, con el derecho. Es a este proceso histórico que 
denomino guerra contra los animales. Desde luego que con la ciencia del derecho 
dicha guerra se hizo más sutil. Esta guerra se ha expresado a través de la 
domesticación, dominio, explotación, uso, fruto y abuso en los distintos modos de 
producción occidental. Si bien, es cierto que no todos los animales han sufrido estas 
prácticas en la misma medida y forma, es un hecho que la perpetua objetivación 
jurídica que los ha categorizado a todos, en los códigos civiles como res ha 
permitido que sigan siendo apropiables, usados y abusados.48 Aunque es evidente 

 
43 Marx, El capital, Tomo I, p. 128. 
44 Beltrán, Prontuario elemental de derecho romano y sus fuentes, p. 176. 
45 Bravo; Bravo, Derecho Romano, p. 203. 
46 Marx; Engels, Obras escogidas, p. 511. 
47 Marx, El capital, Tomo I, p. 43. 
48 No es de extrañar que, en la actualidad, los códigos civiles continúan enmarcando a los animales no humanos en la 

categoría de res, cosa, bien, patrimonio, mercancía, pues con su uso, fruto o abuso, se generan riquezas. En México en 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

que el derecho es un producto social, una obra humana,49 por tanto, susceptible de 
transformaciones, esta institución normativa en el caso de la objetivación animal se 
ha tornado ahistórico, sagrado, inmutable e incuestionable. Bien podemos decir que 
la guerra contra los animales ha sido una constante en la historia occidental, como 
bien lo expresaron Max Horkheimer y Theodor Adorno: 

 
En la guerra y en la paz, en la arena o en el matadero, desde la lenta muerte del elefante, 
vencido por las hordas humanas primitivas gracias a la primera planificación, hasta la actual 
explotación sistemática del mundo animal, las criaturas irracionales han experimentado 
siempre lo que es la razón. Este proceso visible esconde a los ojos de los verdugos el proceso 
invisible: la vida sin luz de razón, que es la existencia misma de los animales.50 

 
Lo particular de esta guerra, es su origen: la ruptura de “lo humano” con lo 

animal. Se puso fin a la convivencia con otras especies, y para las que se quedaron 
dentro de las comunidades humanas se estableció cuál sería su uso o función al 
servicio humano.51 Incluso: 

 
Todavía hoy, pareciera que seguimos siendo confusamente conscientes de esa solidaridad 
primera entre otras formas de vida. Nada nos parece más urgente que imprimir el sentimiento 
de esa continuidad en la mente de nuestros pequeños hijos, desde el nacimiento, o casi. Los 
rodeamos de simulacros de animales de plástico o de peluche, y los primeros libros de 
imágenes que colocamos ante sus ojos les muestran, mucho antes que ellos mismos los 
conozcan, el oso, el elefante, el caballo, el burro, el perro, el gato, el gallo, la gallina, el ratón, 
el conejo, etc., como si hubiera que darles, desde la más tierna edad, la nostalgia de una 
unidad que pronto sabrán pasada.52 

 
Además se diseñaron ideas basadas en la ruptura óntica de lo humano con 

lo animal, esto es, se crearon narrativas que marcarán una diferencia de esencia o 
de naturaleza entre el “ser humano” y el resto de los seres vivientes.53 Se justificó 
la idea de que la especie humana se distancia de la naturaleza y de los animales 
para poder dominarlos.54 De esta forma, para llevar a cabo la guerra contra los 
animales, se ha desplegado y activado una serie de tácticas “eficientes” para 
reproducirlos, oprimirlos, aprovecharlos y matarlos.55 

La utilidad social o valor de uso, que se les ha otorgado a los animales, ha 
variado en especie, cantidad o cualidad. Por ejemplo, la cacería legal de bisontes en 
Norteamérica, redujo su población a “solo unos miles debido a la caza genocida de 

 
el Código Civil Federal se les puede encontrar como propiedades (artículo 184) bienes muebles, inmuebles (artículo 
750), mostrencos (artículos 774-784) o bienes de los que nos podemos apropiar (artículos 854 - 874). 

49 Kelsen, La idea del Derecho Natural y otros ensayos, p. 14. 
50 Horkheimer, Adorno, Dialéctica de la ilustración. p. 291.  
51 Porfirio de Tiro, Sobre la abstinencia, p. 43. 
52 Lévi-Strauss, Todos somos caníbales, p. 168.  
53 Schaeffer, El fin de la excepción humana, p. 23. 
54 La creencia de que el ánthropos poseedor de alma (physché, pneuma) razón (noús) o entendimiento (logos), ocupaba 

un lugar especial en el cosmos y que el resto de las existencias solo existían en función de él, fue clave para justificar 
el dominio sobre el resto de la existencia. Existen diversas teorías filosóficas y religiosas que afirman este dominio. 
(Lucano, Miseria del derecho). 

55 Las venationes o cacerías en la arena romana: masacres masivas de animales cazados y muertos de múltiples maneras 
para el regocijo de los asistentes es una buena muestra de esta guerra. Para los siglos II y III ya era difícil encontrar 
felinos en África, entonces se utilizaron a toros, jabalíes y herbívoros para suplir las víctimas de las venationes. 
Bomgardner, The trade in wild beasts for Roman spectacles. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

aproximadamente 35 millones de animales […] estas manadas fueron exterminadas 
en el siglo XIX, cuando se construyó la red de ferrocarriles.”56 En nuestros tiempos 
la cacería se presenta como un deporte o entretenimiento. Por poner un ejemplo, 
en Estados Unidos se matan decenas de miles de animales “desde mapaches, 
ardillas, conejos y marmotas hasta zorros, gatos monteses, rayas y cuervos. Los 
coyotes, ampliamente considerados como un animal molesto en todo el país, son el 
objetivo más popular.”57 Qué decir de los colosales sistemas ganaderos del siglo XX 
y XXI en donde es más evidente el efecto de la fractura del   metabolismo social 
humano-animal. 

La fractura metabólica humano-animal que da origen a la explotación 
sistemática de éstos, se encuentra dentro de la fractura metabólica humano-
naturaleza. No hay que olvidar que la relación de explotación es una entidad 
constitutiva que explica la historia y se explica con la historia de la especie 
humana.58 Pero también que los mundos, universos y subconjuntos de la explotación 
que produce el capitalismo son múltiples59 por lo que no solo la historia humana es 
lo que es con la explotación animal, sino que además, la actual sociedad capitalista 
no podría ser lo que es sin esta explotación.   

Sin duda, la guerra contra los animales que ha perdurado hasta hoy, 
disfrazada de “necesaria, normal o natural” a nivel general, es el uso, fruto y abuso 
ejercido en la ganadería pastoril, extensiva e intensiva. Para lograr llegar a esta 
normalización desde el mito de las necesidades humanas, los animales debían ser 
considerados no solo valores de uso, sino también valores de cambio, objetos 
intercambiables, dinero o capital: ambos valores dieron origen al metabolismo 
social de la ideología cárnica. 

 

El metabolismo social de la ideología cárnica 

En este apartado usaré el concepto de ideología de Marx y Engels, el cual 
supone que las ideas de la clase dominante no solo ejercen poder material, sino 
también espiritual o cultural.60 Así, quienes dominan en una determinada sociedad, 
imponen sus ideas como las únicas racionales y dotadas de vigencia y se expresan 
en las relaciones materiales y espirituales de toda una sociedad para poder sacar 
adelante los fines que persigue.61 

Pues bien, sostengo que el metabolismo social humano-animal no solo es 
posible gracias a los procesos materiales de la sociedad capitalista de los que he 
hablado en los apartados anteriores, sino también debido a lo que aquí denomino 
ideología cárnica la cual tiene su historia. La ideología cárnica se nutrió de diversas 
narrativas religiosas, de prácticas políticas y coerción económica. 

 

 
56 Mosterín, A favor de los toros, p. 17.  
57 Ebersole, Cómo matar animales salvajes en Estados Unidos se convirtió en un juego. 
58 González, Sociología de la explotación, p. 34. 
59 González, Sociología de la explotación, p. 33. 
60 Marx; Engels, La ideología alemana, p. 50. 
61 Marx; Engels, La ideología alemana, p. 52. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Una narrativa religiosa 

La función social de las reglas alimentarias impulsada por la religión hebrea 
y cristiana basadas en interpretaciones bíblicas, tuvieron los efectos sociales 
deseados. En estas, interpretaciones algunos animales fueron declarados impuros 
por no respetar los planes de dios.62 Por su pureza o impureza se dividieron los 
animales comestibles de los no comestibles.63 Sin embargo, en realidad el comer a 
unos y no a otros animales dependía en buena medida de las preferencias o 
condiciones geológicas, por ello Porfirio de Tiro en el siglo III, escribía que “Los 
fenicios y los judíos se abstuvieron de él [cerdo], porque no se criaba a esta especie 
en aquellos lugares [....] El que algunos se abstengan de este animal viene a ser lo 
mismo que si nosotros rehusáramos comer camellos.”64 

Los animales puros eran las víctimas predilectas de los sacrificios.65 Su uso 
cotidiano apareció cuando: 

 
el parentesco de los hombres y los animales hubo dejado de ser inteligible para los semitas. 
El sacrificio humano se remplazó por sacrificio animal […] al proscribir la antropofagia, 
hicieron caer en desuso esta comida sacrificial […] la índole sagrada de los animales 
domésticos, profanados cotidianamente para el alimento del hombre fue borrándose por sí 
misma […] se la representó como un don del hombre a los dioses. Así se originó el sacrificio 
del don.66 

 
Con la función social del sacrificio sangriento de animales no humanos se 

refuerza la fractura metabólica humano-animal. Pero, había que cuidar que esta 
matanza estuviese rodeada de un halo divino (he ahí el papel de la ideología), para 
que la muerte de aquellos no se igualara con el asesinato.67 Además, este acto debía 
realizarse en un lugar sagrado porque “fuera de un lugar santo, la inmolación no es 
más que un crimen.”68 La estrategía de <diferenciar> una matanza, crimen o 
asesinato de un animal, del acto sacrificial consistía en hacer creer a los 
participantes que la víctima estaba suspendida entre el mundo divino y el mundo 
profano, esto es, ni era una divinidad, pero tampoco un animal común. De esta forma 
la conciencia de los participantes quedaba libre de culpa, más aún porque la función 
del sacrificio era establecer una comunicación entre el mundo sagrado y el mundo 
profano por intermedio de una víctima: ofrenda para los dioses y reparto de su carne 
para los humanos.69 

Este sacrificio cruento es reemplazado en el cristianismo por el ritual 
eucarístico basado en un sacrificio vegetal: pan y vino. Sin embargo, esta 
trasformación tendría consecuencias peores para los animales porque al 

 
62 Soler, Las razones de la Biblia, p. 84. 
63 Levítico, 11, 41. 
64 Porfirio de Tiro, Sobre la abstinencia, p. 48. 
65 Es común que el término sacrificio haga referencia únicamente a los sacrificios sangrientos, sin embargo, la historia 

del sacrificio se refiere a cualquier oblación, un tótem, leche de algún mámifero, incluso vegetal como harina o bollos. 
(Hubert; Mauss, Ensayo sobre la naturaleza y la función del sacrificio). 

66 Hubert; Mauss, Ensayo sobre la naturaleza y la función del sacrificio, p. 62. 
67 Soler, Las razones de la Biblia, p. 93.  
68 Hubert; Mauss, Ensayo sobre la naturaleza y la función del sacrificio, p. 94.  
69 Hubert; Mauss, Ensayo sobre la naturaleza y la función del sacrificio. Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación. 

Grotanelli, La carne y sus ritos. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

desacralizar70 el rito, la carne de los animales “tenderá a convertirse en un simple 
alimento cotidiano, cuyo consumo entrará en la normalidad.”71 

Surgirán con esto ideas basadas en dicha normalidad. Por ejemplo, en la 
Edad Media los nobles consumían animales en largos espetones y grandes 
parrilladas; en estas, la carne asada aparece asociada con la fuerza física, el 
guerrero, la potencia sexual y el poder.72 Así “el comportamiento alimentario es el 
primer modo de comunicación y de diferenciación social.”73 Incluso, según las leyes 
lombardas, el servidor-trabajador mejor considerado, en este tiempo, es el 
porquero, debido a que los cerdos eran unidad de valor en la producción y la 
alimentación.74 

En esta cultura de la clase dominante “abstenerse de carne es señal de 
humillación (más o menos voluntaria, más o menos ocasional) de la sociedad de los 
fuertes.”75 Este apetito por la carne ni siquiera permitía que quienes asumían una 
alimentación vegetariana fuesen proclamados reyes, porque para los poderosos 
como el arzobispo de Metz “un hombre que se conforma con una comida modesta 
no puede ser nuestro rey.” 76 Y quienes alcanzaban un puesto en la Edad Media como 
“el rex grecorum (es decir el emperador de Bizancio) es aún objeto de burlas y de 
desprecio por parte de la aristocracia continental carnívora, que se burla del ávido 
consumo que hace de estas humildes hortalizas.”77 

En occidente, desde la antigüedad hubo quienes se opusieron a la matanza 
de animales y su ideología. Primero fueron los pitagóricos78 “grupos de sabios 
vegetarianos que existieron durante toda la Antigüedad, desde la edad clásica hasta 
los periodos helenísticos  e imperial.”79 Ellos fueron atacados por la nueva religión 
cristiana hasta desaparecerlos, porque para estos humanos el comer animales y la 
matanza repugnante e innecesaria eran contrarias a la ideología del momento. 
Incluso, algunos de estos vegetarianos argumentaban que la opresión y matanza de 
los animales, principalmente mansos, era el inicio del desenfreno, crimenes, guerra 
y la injusticia hacia otros humanos.80 

 

Una práctica política 

Las palabras de estos filósofos hacen eco a un episodio político militar de la 
historia occidental, como lo fue el colonialismo: el desprecio por los animales se 

 
70 Es importante aclarar que existieron grupos de cristianos que prohibían el consumo de carne por considerarla impura. 

(Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 367). 
71 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 128. 
72 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 339. 
73 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 339. 
74 El modelo productivo que se implementó en Europa entre los siglos V y VIII fue la cría de cerdos sueltos en los bosques 

a tal grado que los bosques se median en cerdos. El control del uso de los bosques quedo en manos del rey, la 
aristocracia vinculada a él, así como de obispos y abades. Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, pp. 327-330. 

75 Montanari, El hambre y la abundancia, p. 25. 
76 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 342. 
77 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 120. 
78 Tanto los pitagóricos como los órficos rechazaba la carne como alimento y se abstenían de los sacrificios cruentos 

que eran obligatorios en el culto oficial. Su práctica estaba justificada en la creencia de la metempsicosis. En la época 
helenística, aun es posible rastrear el influjo de ciertas concepciones órficas en las religiones mistéricas y los primeros 
siglos de la era cristiana. (Eliade, Historia de las creencias y las ideas religiosas. Vol. II). 

79 Grotanelli, La carne y sus ritos, p. 140. 
80 Porfirio de Tiro, Sobre la abstinencia, p. 188; Plutarco, Obras morales y de costumbres (Moralia), pp. 394-395.  



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ejerció hacia los indígenas mesoamericanos. Se les concibió como cuasi-humanos 
o barbaros. Desde la colonización la mayoría de los europeos asumieron que los 
indios estaban en alianza con el infierno y por supuesto sumidos en la barbarie.81 
Esto trajo consigo la imperiosa “necesidad” de cristianizar y civilizar a los indígenas. 
Por una parte “los pronunciamientos antiguos y medievales acerca de los seres 
humanos y sus conductas parecieron dejar a los europeos pocas elecciones, salvo 
condenar a los indios como aliados del demonio.”82 Por ello debían ser sometidos, 
dominados y domesticados como los demás animales. Lo animal vinculado esta vez 
a la noción de bárbaro83 volvía a funcionar para justificar el sometimiento.  Fue parte 
de una práctica política de colonización que se ha extendido hasta nuestros días. 

Durante el dominio español en lo que hoy es América Latina, el mundo 
<bárbaro> de los indígenas quedó excluido del ámbito de las actividades productivas 
a través del despojo de sus tierras para introducir en él, principalmente ganado.84 A 
su vez, se llevó a cabo la asimilación forzosa al mundo <civilizado>.85 De esta forma, 
el imperio español a través de la ideología cárnica impuso sus ideas y valores 
revestidos de supremacía, superioridad y preeminencia. El colonizador al 
considerar primitiva y atrasada la agricultura indígena justificó su destrucción.86 
Bajo la ideología cárnica se estableció que “en general los pueblos pobres son 
vegetarianos y los ricos carnívoros”.87 Fue así como, Mesoamérica un pueblo 
altamente vegetariano fue considerado pobre y atrasado. Hoy sabemos que maíz, 
frijol, calabaza y chile componen una alimentación balanceada.88 Pero la ideología 
cárnica de hoy lo niega como lo hizo el imperio español en su momento. 

Como cualquier imperio, el español, estaba revestido de poder supremo, así 
como de poseer dominio y soberanía. Su expansión también supuso la imposición 
de un orden socio-cultural.89 Por ejemplo, la introducción de ganado resultó ser un 
gran éxito de la conquista culinaria Occidental en América. Para suerte de los 
europeos, el ganado mostró una gran flexibilidad para adaptarse.90 Ovejas, caballos, 
cabras, cerdos y gallinas también se establecieron en la colonia, pero las vacas 
literalmente pululaban por los campos, expulsando a los indígenas de sus 
parcelas.91 El ganado introducido por el imperio español se aclimató y reprodujo 
sorprendentemente mejor que en sus tierras de origen.92 La actividad ganadera se 
torno una relación material y espiritual en el colonialismo. Por una parte los 
españoles controlaban la producción ganadera durante la colonia93  y por otra, 
imponían la ideología de la carne, desprestigiando la alimentación indigena, basada 
principalmente en maíz, frijol, calabaza y chile.   

 
81 Crosby, Consecuencias biológicas y culturales a partir de 1942, p. 21. 
82 Crosby, Consecuencias biológicas y culturales a partir de 1942, p. 20. 
83 Michelle de Montaigne argumentó que era fácil llamar bárbaro a lo que no pertenece a la costumbre modelo y arquetipo 

de las opiniones y usos de un país. Pero esto es un artificio falsificado para someter a otros pueblos. (Montaigne, 
Ensayos, pp. 427-429).   

84 Pilcher, ¡Vivan los tamales!, pp. 57-58. 
85 Flandrin; Montanari, Historia de la alimentación, p. 119. 
86 Moore; Collins, Comer es primero, p. 97. 
87 Pi Suñer, Las bases fisiológicas de la alimentación, p. 166. 
88 Pilcher, ¡Vivan los tamales!, p. 28. Rojas, La agricultura en la época prehispánica, p. 27. 
89 Colás, Imperio. 
90 Crosby, Imperialismo ecológico, p. 192. 
91 Pilcher, ¡Vivan los tamales!, pp. 57-58. 
92 Crosby, Imperialismo ecológico, p. 2010. 
93 Romero Frizz, La agricultura en la época colonial, p. 175. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Estas relaciones materiales y espirituales basadas en la ideología cárnica 
identificaron a las clases dominantes. Sus valores referentes a este consumo 
propiciaron que las siguientes clases sociales burguesas asumieran pautas 
alimentarias similares a las señoriales. En México, “durante el porfiriato la industria 
ganadera ocupó el lugar más importante en la economía mexicana”.94 La elite 
porfiriana percibía la alimentación de los indígenas basada en maíz, frijol y chile 
como inferior.95 Sin ninguna base científica se desprestigiaron los nutrientes que 
aportaban la combinación de maíz, frijol, calabaza y chile. Estos eran vistos como 
un símbolo de atraso que debía ser superado. Por esto: 

 
desde el inicio se buscó la integración de la población indígena […] Por un lado México debía 
construir una identidad nacional homogénea […] las políticas hacia la población indígena 
durante el siglo XIX tendieron básicamente hacia la desaparición de los indígenas ya sea por 
erradicación como lo planteó abiertamente Porfirio Díaz o por integración. Es decir, la única 
manera de mejorar la condición de los indígenas es que dejarán de comportarse como tales, 
incluyendo la alimentación.96 

 
La alimentación cárnica volvía a imponerse para ubicar a unos con respecto 

de otros. Para no ser discriminados, indígenas y mestizos adoptaron esta 
alimentación para pertenecer o aspirar a una clase.97 Era común pensar que quienes 
escogían la alimentación indigena lo hacían por motivos económicos, adecuados a 
su situación miserable.98 Mientras que desde una perspectiva estatal nuestro país 
debía integrar a los indígenas cambiando su alimentación <subdesarrollada>.  

Esta alimentación supuso “una superioridad política y cultural, por ende la 
subordinación de los conquistados, sin dejar lugar a dudas de dónde reside el poder 
y la autoridad.”99 Así como Marx partió de la premisa de que “la agricultura 
exactamente lo mismo que la manufactura, se halla dominada por el modo 
capitalista de producción, es decir de que es explotada por el capitalista, ante todo, 
por el elemento en que invierte su capital y el trabajo asalariado puesto en 
movimiento por él,”100 lo mismo sucede con la ganadería. En este caso se “puso fin 
a la era del pastoreo libre e incentivó la búsqueda por formas alternativas en la cría 
de animales, así como la expansión de las fronteras productoras, tal como ocurrió 
en el norte de México.”101 Esta industria se expandió notablemente en el norte del 
país principalmente por la proximidad con el mercado estadounidense.102 Entre el 
siglo XIX y XX los valores alimenticos de la civilización norteamericana se 
difundieron e internalizaron en buena parte de América Latína. 

 

 
94 Lopes, Revolución y ganadería en el norte de México, p. 866. 
95 Aguilar, Alimentando la nación, p. 30. 
96 Bertran, Cambio Alimentario e identidad de los indígenas mexicanos, pp. 78-79. 
97 Pilcher, ¡Vivan los tamales!. 
98 Pi Suñer, Las bases fisiológicas de la alimentación. 
99 Colás, Imperio, p. 20. 
100 Marx, El capital, Tomo III, p. 567. 
101 Lopes, Revolución y ganadería en el norte de México, p. 867. 
102 Luiselli, Agricultura y alimentación en México, p. 98. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Una práctica de coerción económica 

Es importante resaltar que también durante este mismo periodo (1800-
1933) la fabricación de refrigeradores103 fue clave para expandir el imperio de la 
carne y mantener “el control del mercado transatlántico de ganado, de carne 
refrigerada y congelada, por lo menos hasta el final de la década de 1910.”104 La 
ciencia también participó en la hegemonía de la ideología cárnica. La nutrición tuvo 
como objetivo el control social, pues había que civilizar a la mayor parte de la 
población mexicana, esto a través de imponer el consumo de carne, lácteos y huevo: 
si los mexicanos comíamos como los europeos o los estadounidenses en buena 
medida seríamos como ellos.105 Otros factores claves de esta sobreproducción 
fueron la creación de fertilizantes nitrogenados baratos para producir forrajes o 
granos a gran escala para alimentar a estos animales y los diversos transportes 
para movilizar los cuerpos o productos animales a los países demandantes. 

Fue así que carne, huevo y lácteos entraron en el sistema global del proyecto 
del régimen alimentario capitalista. El concepto de régimen alimentario “define un 
orden capitalista mundial gobernado por reglas que estructuran la producción y el 
consumo de alimentos en una escala global.”106 Este régimen supone el descenso 
en la regulación nacional y el ascenso de la globalización, “no se trataba 
simplemente de alimentos, sino más bien de la política de las relaciones 
alimentarias.”107 El metabolismo social de la ideología cárnica supone ciertas 
relaciones de producción en el comercio agroalimentario, reestructura y 
aprovisiona de alimentos a la población productiva para sacar adelante los fines que 
persigue. Philip McMichael muestra el desarrollo de tres regímenes alimentarios, 
donde el comercio de proteína animal juega un papel relevante en cada uno de ellos. 
El primer régimen alimentario centrado en Reino Unido como “taller del mundo” 
importó ganado de sus colonias para provisionar a las clases industriales 
emergentes. El segundo régimen centrado en Estados Unidos reencauzó la 
sobreproducción de alimentos hacia países poscoloniales estratégicos durante la 
Guerra Fría: los agronegocios establecían vínculos trasnacionales con las cadenas 
globales transnacionales de proteína animal. Un tercer régimen es el de los 
corporativos que une nuevas regiones en las cadenas de proteína animal, por 
ejemplo, Brasil-China. Este último régimen  se caracteriza por su poderío en el 
monopolio y el subsidio.108 La industria ganadera cumple con ambos poderíos. Para 
ejemplificar esto último remitámonos al concepto de Imperialismo de Lenin. 

Una de las características más peculiares del Imperialismo es el desmedido 
incremento de las industrias, así como la acelerada concentración de la producción 
en empresas cada vez más grandes.109 La industria ganadera reune en ella a 
distintas industrias “que o bien representan fases sucesivas de la transformación 

 
103 Gracias a la fabricación de refrigeradores fue posible la importación y exportación de animales muertos o 

descuartizados. “Para 1900, había 356 barcos refrigerados en servicio; importaban carne de res, puerco, de ternera y 
de carnero de los Estados Unidos, Argentina, Australia y Nueva Zelanda a Europa” (Smil, ¿Deberíamos comer carne?, p. 
123). 

104 Lopes, Revolución y ganadería en el norte de México, p. 868. 
105 Aguilar, Raza y alimentación en el México del siglo XX. 
106 McMichael, Regímenes alimentarios y cuestiones agrarias, p. 23. 
107 McMichael, Regímenes alimentarios y cuestiones agrarias, p. 14. 
108 McMichael, Regímenes alimentarios y cuestiones agrarias, p. 67. 
109 Lenin, El imperialismo fase superior del capitalismo, p. 15. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de una materia prima [...] o bien son ramas de las que unas desempeñan un papel 
auxiliar con relación a otras.”110 Por ejemplo, la industria ganadera tiene un evidente 
vínculo con la industria cárnica, las procesadoras de alimentos, los supermercados 
o la industria farmacéutica, por citar algunas. Su relación con la industria cárnica 
es evidente, pues en esta es donde se empacan, sacrifican, destazan, procesan, 
envasan y distribuyen los cuerpos de animales en trozos o enteros a nivel local y 
global. Las corporaciones que lideran la industria cárnica son: JBS Brasil, Tyson 
foods E.U.A, Cargill E.U.A, Smthfield foods China, Marfrig Brasil.111 Es importante 
resaltar que estos corporativos concentran la producción que conduce al 
monopolio. En cuanto a su relación con la industria procesadora de alimentos, 
consiste en que esta última “se dedica a la transformación posterior a la cosecha 
de materias primas agrícolas en alimentos, piensos y otros productos de consumo 
humano y animal.”112 JBS (Brasil) y Tyson foods (E.U.A) se encuentran dentro de las 
cinco primeras procesadoras de alimentos. El caso de Nestlé (Suiza) que lucra con 
la leche de vacas a través de procesar harina lacteada, leche condensada o 
chocolates, también forma parte de los principales contaminadores plásticos.113 Por 
su parte la industria de los supermercados, que por cierto dominan las ventas 
minoristas de alimentos de todo el mundo, ofrecen al consumidor una inmensa 
cantidad de productos que contienen proteína animal. Por último, su relación con la 
industria farmacéutica consiste en que esta última le proporciona medicamentos, 
vacunas, suplementos nutricionales o servicios veterinarios, para lograr una mayor 
eficiencia productiva del ganado. 

En cuanto al subsidio, la industria cárnica recibe cada año apoyo económico 
de sus gobiernos, con su respectiva difusión masiva de la ideología cárnica. Dos 
ejemplos: Los productores de carne y lácteos en Estados Unidos reciben alrededor 
de $38 mil millones cada año en asistencia financiera por parte del gobierno y cada 
año gasta $1.2 millones en anuncios y promociones.114 En México el gobierno 
“refrendó su apoyo hacia las y los productores pecuarios, así como para la industria 
procesadora y transformadora de cárnicos para seguir avanzando en esquemas que 
faciliten su labor, a fin de que continúen generando proteína animal.”115 No es de 
extrañar que existan grupos de presión que influyen decisivamente en el ámbito 
jurídico y opinión pública: el lobby de la carne.116 

Concluyo este apartado. El acto de comer los cuerpos de otros animales en 
las actuales sociedades industriales, no es una cuestión de alimentación o salud de 
los humanos, sino una expresión material derivada de la producción de mercancías 
para el gran consumo capitalista. Como toda producción crea a su consumidor, 
como lo demostró Karl Marx,117 las inclinaciones de la mayoría de la gente por 
engullir cuerpos de animales humanos, no es una decisión libre o derivada de una 
determinada cultura, sino un acto integrado al sistema que lo produce: una ideología. 

 
110 Lenin, El imperialismo fase superior del capitalismo, p. 17. 
111 ETC Group, Barones de la alimentación 2022, p. 29. 
112 ETC Group, Barones de la alimentación 2022, p. 31. 
113 ETC Group, Barones de la alimentación 2022, p. 31. 
114 Millstein, ¿Los subsidios gubernamentales hacen que la carne sea más barata?. 
115 SEGOB, Agricultura llama a la industria cárnica a sumarse al Plan México y a la iniciativa “Hecho en México” . 
116 La periodista italiana Giulia Innocenzi investigó los vínculos entre el parlamento europeo y la industria cárnica con 

financiamientos muy altos. Cabezas, Las prácticas del lobby cárnico, al descubierto. 
117 Marx, El capital, Tomo I. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Se otorga a sus cuerpos una sobrevaloración absurda en comparación con los 
víveres compuestos por plantas. 

La innecesaria explotación y consumo de los cuerpos o derivados de otros 
animales debe terminar, no solo porque mantiene “en pie a este sistema capitalista 
que nos amenaza con aniquilarnos,”118 sino principalmente, porque es tiempo de 
tomarnos en serio el sufrimiento indecible de miles de millones de animales. Dejar 
de vivir del horror, que “está en relación también con el comer carne”119 y construir 
una nueva historia, porque la actual “historia, es a su vez, demasiado 
antropocéntrica para ser justa.”120 Las ciencias de la vida, pueden ser aliadas en 
esta nueva historia como lo pensaron Marx y Engels,121 pero deben renunciar a su 
orientación abstracta basada en la absurda fractura metabólica humano-animal. 
Somos animales, compartimos un ancestro común en el proceso evolutivo con otras 
especies, somos similares en la cuestión más relevante para ejercitar una ética: 
capacidad de ser dañados porque somos seres sufrientes, sintientes, emotivos, 
conscientes o afectivos. Esta visión materialista bien puede generar las bases para 
hablar seriamente de una justicia alimentaria, y por supuesto de una liberación 
animal. 

 

Justicia alimentaria y la liberación animal  

El desprecio por la tierra, por lo que produce y su consecuente 
sobreexplotación insostenible es la otra cara de la ideología cárnica. Aunque existen 
suficientes evidencias históricas y científicas de la suficiencia nutrimental de las 
plantas, el desprecio por ellas aún persiste. La posibilidad de vivir sin mancillarnos 
de sangre, es real. La tierra no solo puede producir alimentos para satisfacer el 
hambre, sino también produce delicias agradables a nuestros paladares. El 
desprecio por la tierra ha sido evidente en el capitalismo. A pesar de los informes, 
tratados, protocolos, convenciones, acuerdo, cumbres, programas, conferencias y 
agendas internacionales sobre la grave situación ambiental planetaria, los países 
miembros de la Organización de Naciones Unidas (ONU) continúan concibiendo a la 
naturaleza como una abstracción a la hora de plantear soluciones, como si fuera 
ajena a nuestra existencia e historia, pero a su vez la conciben en un valor comercial 
de la que se extraen las mayores ganancias económicas. Así las cosas, en el caso 
de los animales de los que se obtiene capital, se insertan en sistemas racionales 
especializados y son reducidos a meros cálculos.122 

Las actuales sociedades industrializadas se guían por la lógica capitalista 
de la producción y consumo de mercancías a gran escala. Según la FAO el consumo 
de proteína animal continuará aumentando, se estima un crecimiento de 14% para 
el 2030. Animales como vacas, cerdos/as, gallinas o pollos son obligados a entrar 

 
118 Adorno; Horkheimer, Hacia un nuevo manifiesto, p. 31. 
119 Adorno; Horkheimer, Hacia un nuevo manifiesto, p. 71. 
120 Horkheimer; Adorno, Dialéctica de la Ilustración, p. 267. 
121 Engels cuestionó la arrogante limitación mental sobre lo animal, basada en valores morales y no en evidencias 

científicas. Cuando se comprobó que los ornitorrincos ponían huevos había que aceptar este hecho y no seguir 
permaneciendo en los valores caducos e insostenibles. Marx; Engels, Cartas sobre las ciencias de la naturaleza y las 
matemáticas. 

122 El análisis de la cosificación elaborada por Georg Lukács permite un análisis de la cosificación animal. Sobre este 
tema consultar: Lucano, Escudriñar el pensamiento de Georg Lukács para la actual cuestión de los animales. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

19 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

en esta organización como cualquier otra mercancía. Lo que importa es que sus 
cuerpos o lo que producen: hijos/as, leche o huevo, son intercambiables por dinero 
o capital. Se confinan a millones en las llamadas “granjas industriales”, donde 
comúnmente viven vidas que no deberían ser vividas. Muchos como los pollitos 
machos, solo nacen para ser matados; otros más al nacer o a los pocos días, como 
las “terneras” o “lechones”, son alejados de sus madres negándoles la experiencia 
del afecto maternal; el nacer hembra, como las gallinas “ponedoras” o vacas 
“lecheras”, implica una explotación sistemática. Los animales que se encuentran en 
las “granjas industriales” están expuestos a diversas formas de estrés, se violan las 
libertades y muchos de ellos son sometidos a sufrimientos extremos.123 Lo grave de 
todo esto es que este sufrimiento es innecesario.124 

Para un pensamiento crítico es evidente que la guerra contra los animales 
debe terminar. Un camino intelectual y práctico es desarrollar la noción de justicia 
alimentaria. Si podemos alimentarnos sin sufrimiento animal, esto es, con lo que 
hasta ahora las culturas de todas las civilizaciones han producido, entonces dar 
muerte a otros animales para procurar placeres innecesarios resulta injusto porque 
se elige por mera costumbre, tradición o sabor y no por una elección racional, ética 
y ambiental. 

El sufrimiento animal dentro del proceso de producción en industria cárnica 
es ninguneado. Pollos, hacinados en espacios limitados soportan vivir seis semanas 
para alcanzar el peso que supone su sacrificio; cerdas son inseminadas a las 32 
semanas de nacidas, paren de 7 a 12 lechones, mismos que lactan por dos o tres 
semanas para ser llevados al matadero, mientras que sus madres volverán a ser 
inseminadas hasta que dejen de ser productivas; las vacas son inseminadas a los 
dos años y se vuelve a repetir esta práctica de dos a tres meses después de su 
parto, mientras que sus becerros casi siempre son matados por la industria de las 
terneras.125 Tomar distancia o negar lo evidente, como es nuestra animalidad, 
posibilita que no se genere una reflexión sobre la barbarie que soportan millones 
de animales en la industria cárnica y no se adopten nuevas prácticas, como dejarlos 
de engullir. 

Contrario a esto, la justicia alimentaria parte del reconocimiento de la 
cuestión animal lejos ya de la fractura metabólica. Un filósofo antiguo como Porfirio 
de Tiro nos precede en esto. Afirmaba que la injusticia estaba ligada con suprimir y 
dar muerte a otros animales que son mansos y no se lanzan a causarnos daño.126 
No había que rebasar la línea que ocasiona un perjuicio innecesario a otros. Desde 
esta reflexión, el placer de comer los cuerpos de otros animales resulta injusto, 
tanto porque es innecesario; como porque se perjudica a alguien que no ha cometido 
ninguna injusticia. 

El buen sentido y las observaciones de Porfirio en torno a la vida animal, 
fueron suficientes para comprender lo que la ciencia actual refiere sobre los 
animales, que son sintientes, conscientes, emotivos o afectivos, por tanto, capaces 

 
123 Bekoff; Pierce, The Animals agenda. 
124 Organizaciones internacionales como la Unión Vegetariana Internacional, evidencia que la alimentación basada en 

plantas cubre las necesidades nutricionales que requiere el humano, en cualquier etapa de su vida. 
125 Smil, ¿Deberíamos comer carne?. 
126 Porfirio de Tiro, Sobre la abstinencia, p. 104. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

20 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de ser dañados o perjudicados.127 Por esta razón para este filósofo antiguo era 
necesario “abstenerse de procurarse placeres a costa del perjuicio de otros.”128 
Entonces la justicia para Porfirio estaba vinculada con el acto de comer, donde los 
beneficiarios son humanos y no humanos. Consideraba a otros animales como 
iguales en cuanto a ser susceptibles de daño o perjuicio y concluía que la 
alimentación a base de seres animados no contribuye a la templanza, a la frugalidad, 
ni a la piedad. Estas virtudes resuenan en actualidad, si consideramos que una 
alimentación consciente basada en plantas genera menos efectos negativos al 
ambiente, a los humanos y por supuesto a los animales. Sobre esto, la revista Public 
health nutritión calculó que “producir un kilo de proteína comestible a partir de 
alubias requiere aproximadamente dieciocho veces menos tierra, diez veces menos 
agua, nueve veces menos combustible, doce veces menos fertilizantes y diez veces 
menos pesticidas que producir 1 kilo de proteína a partir de carne de vacuno.129 Es 
evidente que una alimentación vegetal es más templada, moderada y piadosa que la 
cárnica. No olvidemos que en el capitalismo “la producción humana alcanza un 
grado tal que no solamente produce las cosas necesarias, sino también los placeres 
superfluos.”130 Sin duda uno de estos placeres es el comer carne. 

Siguiendo con Porfirio “someter a los animales al sacrificio y cocinarlos, 
empapándose de crimen, no para alimentarse o para saciar el apetito, sino por una 
finalidad placentera y avariciosa, es de una arrogancia que raya en la injusticia y 
perversidad.”131 En las sociedades industriales capitalistas se pueden producir 
alimentos vegetales para saciar el hambre humana, sin embargo la matanza de 
animales continúa incrementándose.132 

En términos nutricios, no necesitamos comer proteína animal.  La misma 
FAO en el 2016 admitió que las legumbres (alubias o frijoles, lupinos, lentejas, 
guisantes, guandúes, etc.) han sido parte esencial de la alimentación humana 
durante siglos, mostró que son altamente nutritivas, beneficiosas para la salud 
humana, contribuyen a reducir los gases de efecto invernadero y absorben carbono, 
mejoran la fertilidad de los suelos y nutren los cultivos que se siembran junto a 
ellas, tienen un costo bajo para los agricultores y se pueden conservar o almacenar 
sin necesidad del uso de energía.133 

De esta forma, es evidente que la masacre de animales para consumo 
humano, principalmente en las sociedades industriales, resulta una práctica 
caprichosa y arrogante.  Incluso, se torna más cuestionable y terrible cuando “la 
mesa una vez recogida; hay más restos que alimentos ingeridos. En suma los 

 
127 Neuro-científicos que elaboraron la Declaración de Cambriedge nos evidencian que los animales son seres 

conscientes, incluso la usencia de un neocórtex no impide que un animal como el pulpo experimente estados afectivos. 
The Cambridge Declaration on Consciousness (2012). 

128 Porfirio de Tiro. Sobre la abstinencia. p. 139.  
129 Basulto; Cáceres, Más vegetales, menos animales, p. 266. 
130 Marx; Engeles, Cartas sobre las ciencias de la naturaleza y las matemáticas, pp. 86-87. 
131 Porfirio de Tiro. Sobre la abstinencia. p. 164. 
132 En el 2010 se mataron más de 300 millones de bovinos, cerca de 1400 millones de cerdos, mil millones de ovejas y 

cabras, cinco millones de caballos, 50,000 millones de pollos y más de 3,000 de patos y pavos. Smil Václav. ¿Deberíamos 
comer carne? Evolución y consecuencias de la dieta carnívora modera. p. 142. Mientras que en el 2023 cada día se 
mataron 900,000 vacas, 1.4 millones de cabras, 1.7 millones de borregos, 3.8 millones de cerdos, 12 millones de patos, 
202 millones de pollos al día, esto es, cerca de 140 pollos cada minuto. Roser, How many animals get slaughtered every 
day?. 

133 FAO, 2016 año internacional de las legumbres. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

21 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

animales mueren en vano.”134 La abundancia y el despilfarro de los cuerpos o 
derivados de los animales, es otra muestra del poco o nulo respeto que se les tiene, 
pero “¿cómo no considerar ostentosa una cena en la que muere un ser animado? 
[es qué] ¿Consideramos que una vida tiene escaso valor?”135 En el capitalismo, da 
igual si se tira a la basura vegetales o animales, ambos son solo valores de cambio. 
Por esto, en el 2024 se tiró a la basura casi una quinta parte de toda la comida: 1050 
millones de toneladas.136 

Es por todo lo anterior que hablar de justicia alimentaria, implica 
necesariamente dejar de usar y abusar de los animales. Somos animales, extender 
nuestro círculo moral hacia otras especies, beneficiará tanto a humanos como no 
humanos. Urge concluir con la larga historia de la ideología cárnica que tanto daño, 
perjuicio y sufrimiento ha causado. La justicia alimentaria no puede basarse en el 
placer cruel y la apropiación por la fuerza de vidas ajenas. Al liberarnos de esta 
servidumbre egoísta que nos ha inculcado el capitalismo para incrementar las arcas 
de los corporativos trasnacionales, liberamos a los animales. Existe la posibilidad 
material de ser más justos con otros humanos si lo somos también con otros 
animales. Aunque Plutarco y Porfirio no conocieron estás formas de producción que 
dañan la naturaleza a gran escala y producen una vida miserable para humanos y 
no humanos, tenían razón cuando enfatizaron que al amar al género animal se 
amaba a la especie humana y se conserva el sentimiento de justicia hacia unos y 
otros137 

 

Consideraciones finales 

He mostrado que el metabolismo social de la ideología cárnica es parte 
esencial de la organización capitalista. La sobreproducción de animales mercancías 
se ha expandido a nivel planetario para fortalecer la acumulación de capital de los 
imperios cárnicos. Este monopolio ha traído consigo miseria, destrucción ambiental 
y sufrimiento animal. Parece que la política económica del capitalismo sigue 
teniendo la misma finalidad que denunció Karl Marx: la infelicidad de la sociedad.138 
Pero también el sufrimiento de miles de millones de otros animales.  

Marx y Engels no fueron ajenos a la “igualdad animal” entre los humanos y 
otras especies. Engels en una carta dirigida a Marx cuyo tema eran las 
investigaciones de Charles Darwin, le decía: “Mientras tanto, sigo leyendo a este 
Darwin, que es algo verdaderamente sensacional. Quedaba todavía un aspecto en 
que la teología no había sido demolida: ahora es cosa hecha.”139 Se refería a que la 
teoría de la evolución evidenció que el humano era otra forma de vida biológica y 
como ser genérico140 un animal. En El origen de las especies, Darwin (1985) mostró 
las analogías y homologías entre animales, incluidos los humanos, avances de la 

 
134 Plutarco, Obras morales y de costumbres (Moralia), p. 383. 
135 Plutarco, Obras morales y de costumbres (Moralia), p. 392. 
136 ONU, Con 783 millones de personas hambrientas, una quinta parte de los alimentos de todo el mundo van a la basura. 
137 Porfirio de Tiro, Sobre la abstinencia, p. 179. Plutarco, Obras morales y de costumbres (Moralia), p.387. 
138 Marx, Manuscritos, p. 56. 
139 Marx; Engeles, Cartas sobre las ciencias de la naturaleza y las matemáticas, p. 21. 
140 Siguiendo la distinción aristotélica entre especie y género diremos que el género es lo que constituye la unidad y la 

identidad de varios seres, salvo las diferencias esenciales (Aristóteles, Metafísica, p. 224). 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

22 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

embriología que ponían en evidencia que los embriones de especies diferentes 
(mamíferos, aves y ofidios) son muy semejantes. Estos estudios abrieron las 
puertas: 

 
Para entender cómo la evolución obra su magia a través del árbol evolutivo, a menudo 
invocamos los conceptos recíprocos de <homología> y <analogía>. La homología se refiere a 
los rasgos comparativos derivados de un ancestro común. Así la mano humana es homóloga 
del ala del murciélago, ya que ambas derivan de un miembro anterior ancestral, y la prueba 
es que comparten los mismos huesos. Por otro lado, las analogías se dan cuando animales 
distantes evolucionan en la misma dirección de manera independiente, lo que se conoce 
como evolución convergente. El cuidado parental del pez disco es un análogo de la crianza 
mamífera .141 

 
Así, el interés de Marx y Engels en el trabajo de Darwin los llevó a rechazar 

“la viejísima concepción que situaba a los seres humanos en el centro del universo 
natural. Así, Engels profesaba un fulminante desprecio por la exaltación idealista 
del hombre por encima de los demás animales.”142 El mismo Darwin escribió en el 
Origen del hombre: “tan solo las preocupaciones y la vanidad, que indujeron a 
nuestros padres a declarar que descendían de semidioses, nos incita hoy a protestar 
de una afirmación contraria.”143  La antigua creencia antinatural del humano se había 
empeñado en negar el cambio o la historia en la naturaleza y los animales, por eso 
suponía que: 

 
todo seguía siendo hoy lo mismo que había sido ayer […] La suprema idea general a que se 
remontaba esta ciencia de la naturaleza era la idea finalista de las instituciones naturales, 
aquella vacua teleología wolffiana según la cual los gatos habían sido creados para comerse 
a los ratones, los ratones para ser comidos por los gatos y la naturaleza toda para poner de 
manifiesto la sabiduría del creador. 144  

 
Postular que todo tenía un objetivo ya trazado, permitió la falsa creencia de 

que los animales habían sido hechos para satisfacer los caprichos humanos. En 
términos filosóficos se planteó la noción de physis como un orden natural, lo que 
suponía una única interpretación correcta que permitía justificar las relaciones 
jerárquicas entre los humanos y el humano con los demás animales145.  

La visión científica, materialista e histórica de Marx y Engels les permitió 
comprender lo importante de reconstruir el debate histórico en torno a la 
degradación del suelo. En la actualidad está bien documentado el vínculo estrecho 
entre la degradación, explotación o abuso de los suelos y la producción de la 
industria ganadera. 

 
141 De Waal, ¿Tenemos suficiente inteligencia para entender la inteligencia de los animales?, pp. 90-91. 
142 Foster, La ecología de Marx, p. 256. 
143 Darwin, El origen del hombre, p. 18. 
144 Engels, Dialéctica de la naturaleza, p. 8. 
145 Por ejemplo, para Aristóteles “entre los sexos el macho es por naturaleza superior y la hembra inferior, el primero 

debe por naturaleza mandar y la segunda obedecer” Aristóteles. Ética nicomaquea, Política. p. 161. Mientras que los 
animales eran esencialmente distintos a los humanos por no poseer un alma racional.  La esencia en términos 
aristotélicos es aquello que determina y limita a los seres, es inmutable, pues es lo que los define: Aristóteles, 
Metafísica, p. 111. Esto explica por qué a pesar de que Aristóteles observó y describió comportamientos similares entre 
humanos y animales como la astucia, simplicidad, coraje, cobardía, mansedumbre, agresividad o ingeniosidad 
(Aristóteles, Investigación sobre los animales, pp. 478-523), su esencialismo no le permitió vincular estos hechos al 
ámbito moral, es decir incluir a los animales en sus reflexiones éticas. 



Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

23 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

A su vez, el concepto de Marx sobre la vida genérica que compartimos con 
otros animales, la composición material que nos iguala con ellos y su crítica al 
mecanicismo cartesiano, nos permiten comprender que, al aceptar nuestra vida 
genérica como una cuestión de orientación histórica materialista, podemos ser 
conscientes de que somos los únicos animales que podemos transformar 
realidades injustas generadas en la producción capitalista para construir mundos 
más justos.  

La larga historia de opresión ejercida hacia los demás animales ha tenido 
como uno de sus causas o fundamentos clave, la fractura metabólica humano-
animal, misma que ha posibilitado la normalización de la ideología cárnica hasta hoy 
presente. Plutarco en el siglo I, comprendió que se podía disculpar el comer a otros 
animales si el motivo fuera la absoluta necesidad, y más aún, la penuria que provoca 
el hambre de no contar con ningún nutrimento vegetal, pero no, cuando se dispone 
de cosechas vegetales.146 En la actualidad la mitad de la superficie cultivable se 
destina a la agricultura, pero  “la mayor parte de los cultivos se cosechan con el 
objetivo de alimentar animales.”147 Si se combinan los pastizales y las tierras 
cultivables, alrededor del 80% se utiliza para la producción de carnes y lácteos. 
Investigadores estiman que si asumimos una alimentación basada en plantas se 
reduciría el 75% del uso de tierra agrícola.148 En otras palabras, contamos con 
suficientes tierras cultivables para cosechar vegetales y alimentar a toda la 
población humana. El hambre que padecen cerca de  673 millones de personas,149 
no se debe propiamente a una escasez, sino a la ineficiente producción de alimentos, 
porque la capacidad productiva de la tierra se encuentra subutilizada para atender 
la demanda de ideología cárnica, principalmente de quienes ya están bien 
alimentados.150 

Concluyo: es cierto que la producción y consumo de los cuerpos de otros 
animales en la época de Plutarco no tienen las mismas implicaciones morales, 
sociales o ambientales en el mundo de hoy, pero sin duda, el acto de quitarle la vida 
a un animal para satisfacer un placer innecesario sigue siendo cuestionable.  

 
146 Plutarco, Obras morales y de costumbres (Moralia). 
147 Smil, ¿Deberíamos comer carne?, p. 169. 
148 Ritchie, If the world adpoted a plant-based diet. 
149 FAO, The estate of food security and Nutrition in the world 2025. 
150 Moore; Collins, Comer es primero más allá del mito de la escasez, p. 28. 



LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

24 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referencias 

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Hacia un nuevo manifiesto. Trad. Mariana 
Dimópulos. Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2014. 

AGUILAR, Sandra. Alimentando la nación: género y nutrición en México (1940–1960). 
Revista Estudios Sociales, n. 29, Bogotá, 2008, pp. 28-41. 

AGUILAR, Sandra. Raza y alimentación en el México del siglo XX. Inter Disciplina, v. 7, n. 19, 
2021. 

ARISTÓTELES. Ética nicomaquea; Política. México: Porrúa, 1989. 

ARISTÓTELES. Investigación sobre los animales. Madrid: Gredos, 2008. 

ARISTÓTELES. Metafísica. México: Austral, 1995. 

BASULTO, Julio; CÁCERES, Juanjo. Más vegetales, menos animales: una alimentación más 
saludable y sostenible. México: Debolsillo, 2021. 

BEKOFF, Marc; PIERCE, Jessica. The Animals Agenda: Freedom, Compassion, and 
Coexistence in the Human Age. Boston: Beacon Press, 2017. 

BELTRÁN, Joaquín. Prontuario elemental de derecho romano y sus fuentes. México: 
Porrúa, 2006. 

BERTRAN, Miriam. Cambio alimentario e identidad de los indígenas mexicanos. México: 
UNAM, 2005. 

BOBBIO, Norberto. Estado, gobierno y sociedad: por una teoría general de la política. 
México: Fondo de Cultura Económica, 2002. 

BOMGARDNER, David. The trade in wild beasts for Roman spectacles: A green perspective. 
Anthropozoologica, n. 16, 1992. 

BOOKCHIN, Murray. Los límites de la ciudad. Barcelona: Ediciones Blume, 1978. 

BRAVO, Agustín; BRAVO, Beatriz. Derecho romano. México: Porrúa, 2012. 

CABEZAS, Dani. Las prácticas del lobby cárnico, al descubierto. Climática, 2024. Disponible 
en: https://climatica.coop/food-for-profit-documental-ganaderia-politica/. Acceso: 5 ago. 
2025. 

COLÁS, Alejandro. Imperio. Madrid: Alianza, 2009. 

CROSBY, Alfred W. Consecuencias biológicas y culturales a partir de 1492. Trad. Cristina 
Carbó. México: UNAM, 1991. 

CROSBY, Alfred W. Imperialismo ecológico: la expansión biológica de Europa, 900–1900. 
Barcelona: Crítica, 1988. 

DARWIN, Charles. El origen del hombre. México: Editores Unidos Mexicanos, 2003. 

DE WAAL, Frans. ¿Tenemos suficiente inteligencia para entender la inteligencia de los 
animales? México: Tusquets, 2016. 

EBERSOLE, René. Cómo matar animales salvajes en Estados Unidos se convirtió en un 
juego. National Geographic, 2022. Disponible en: 
https://www.nationalgeographic.com/animals/article/how-killing-wildlife-became-a-
game. Acceso: 5 ago. 2025. 

https://climatica.coop/food-for-profit-documental-ganaderia-politica/
https://www.nationalgeographic.com/animals/article/how-killing-wildlife-became-a-game
https://www.nationalgeographic.com/animals/article/how-killing-wildlife-became-a-game


Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

25 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

ELIADE, Mircea. Historia de las creencias y las ideas religiosas. Vol. II: De Gautama Buda al 
triunfo del cristianismo. Trad. Jesús Valiente. Barcelona: Paidós, 1999. 

ENGELS, Friedrich. Dialéctica de la naturaleza. México: Grijalbo, 1961. 

ENGELS, Friedrich. El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado. Moscú: 
Progreso, 2017. 

ETC GROUP. Barones de la alimentación 2022. Informe. 2022. 

FAO (Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura). The State 
of Food Security and Nutrition in the World 2025. Disponible en: 
https://openknowledge.fao.org/items/18053f75-4c71-4a35-a0d9-1eb2fe204364. Acceso: 
5 ago. 2025. 

FAO (Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura). 2016 año 
internacional de las legumbres: semilla nutritivas para un futuro sostenible. Disponible en: 
https://openknowledge.fao.org/server/api/core/bitstreams/dd0265d9-ccfb-47e9-8fb4-
334684deab83/content. Acceso: 5 ago. 2025. 

FLANDRIN, Jean-Louis; MONTANARI, Massimo. Historia de la alimentación. Trad. Lourdes 
Pérez et al. Gijón: Trea, 2004. 

FOSTER, John Bellamy. La ecología de Marx: materialismo y naturaleza. Trad. Carlos Martín 
y Carmen González. Madrid: El Viejo Topo, 2000. 

FRITZ, Wolfgang et al. Diccionario histórico-crítico del marxismo: teoría crítica y cambio 
social. Buenos Aires: Las Cuarenta, 2023. 

GONZÁLEZ CASANOVA, Pablo. Sociología de la explotación. México: Siglo XXI, 1969. 

GROTANELLI, Cristiano. La carne y sus ritos. In: FLANDRIN, Jean-Louis; MONTANARI, 
Massimo (eds.). Historia de la alimentación. Gijón: Trea, 2004. 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor W. Dialéctica de la Ilustración: fragmentos 
filosóficos. Madrid: Trotta, 2005. 

HUBERT, Henri; MAUSS, Marcel. Ensayo sobre la naturaleza y la función del sacrificio. 
Buenos Aires: Waldhuter, 2019. 

JAPPE, Anselm. Las aventuras de la mercancía. Logroño: Pepitas de Calabaza, 2016. 

KELSEN, Hans. La idea del derecho natural y otros ensayos. México: Coyoacán, 2010. 

LENIN, Vladimir I. El imperialismo, fase superior del capitalismo. Moscú: Progreso, 1977. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Todos somos caníbales. Trad. Agustina Blanco. México: Fondo de 
Cultura Económica, 2014. 

LOCKE, John. Segundo ensayo sobre el gobierno civil. Buenos Aires: Losada, 2003. 

LOPES, María. Revolución y ganadería en el norte de México. Historia Mexicana, v. LVII, n. 
3, 2008, pp. 863-910. Disponible en: https://www.redalyc.org/pdf/600/60012795005.pdf. 
Acceso: 5 ago. 2025. 

LUCANO, Hilda. A favor de los animales: fragmentos filosóficos contra el especismo. 
México: Centro Universitario de los Lagos, 2017. 

LUCANO, Hilda. Escudriñar el pensamiento de Georg Lukács para la actual cuestión de los 
animales. Piezas en diálogo. Filosofía y ciencias humanas, II época, v. XV, n. 38, 2024. 

https://openknowledge.fao.org/items/18053f75-4c71-4a35-a0d9-1eb2fe204364
https://openknowledge.fao.org/server/api/core/bitstreams/dd0265d9-ccfb-47e9-8fb4-334684deab83/content
https://openknowledge.fao.org/server/api/core/bitstreams/dd0265d9-ccfb-47e9-8fb4-334684deab83/content
https://www.redalyc.org/pdf/600/60012795005.pdf


LUCANO RAMÍREZ, Hilda Nely 
 

 

26 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

LUCANO, Hilda. Miseria del derecho: pensar de otro modo la liberación animal. Madrid: 
Plaza y Valdés, 2024. 

LUISELLI, Cassio. Agricultura y alimentación en México: evolución, desempeño y 
perspectivas. México: Siglo XXI; UNAM, 2017. 

LUKÁCS, Georg. Historia y conciencia de clase. Barcelona: Orbis, 1985. 

MANN, Geoff; WAINWRIGHT, Joel. Leviatán climático: una teoría sobre nuestro futuro 
planetario. Madrid: Biblioteca Nueva, 2018. 

MARCUSE, Herbert. El hombre unidimensional. México: Planeta, 1985. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Cartas sobre las ciencias de la naturaleza y las 
matemáticas. Barcelona: Anagrama, 1975. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. La ideología alemana. México: Cultura Popular, 1977. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. La sagrada familia y otros escritos filosóficos de juventud. 
México: Grijalbo, 1967. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Obras escogidas. Moscú: Progreso, 1974. 

MARX, Karl. El capital. Tomo I: El proceso de producción del capital. México: Siglo XXI, 1985. 

MARX, Karl. El capital. Tomo III: El proceso global de la producción capitalista. Trad. 
Wenceslao Roces. México: Fondo de Cultura Económica, 2022. 

MARX, Karl. Manuscritos económicos y filosóficos. Madrid: Alianza, 1968. 

MARX, Karl. Miseria de la filosofía. México: Siglo XXI, 1979. 

MCMICHAEL, Philip. Regímenes alimentarios y cuestiones agrarias. Barcelona: Icaria, 
2016. 

MILLSTEIN, Seth. ¿Los subsidios gubernamentales hacen que la carne sea más barata? 
Sentient Media, 2025. Disponible en: https://sentientmedia.org/es/los-subsidios-
gubernamentales-hacen-que-la-carne-sea-mas-barata-si-pero-con-algunas-
observaciones-importantes/. Acceso: 5 ago. 2025. 

MONTAIGNE, Michel de. Ensayos. Trad. André Yagüe. Barcelona: Galaxia Gutenberg, 2021. 

MONTANARI, Massimo. El hambre y la abundancia. Trad. Juan Vivanco. Barcelona: Crítica, 
1993. 

MOORE, Frances; COLLINS, Joseph. Comer es primero: más allá del mito de la escasez. 
México: Siglo XXI, 1982. 

MOSTERÍN, Jesús. A favor de los toros. Logroño: Laetoli, 2010. 

ONU. Con 783 millones de personas hambrientas, una quinta parte de los alimentos en todo 
el mundo van a la basura. Noticias ONU, 2024. Disponible en: 
https://news.un.org/es/story/2024/03/1528666. Acceso: 5 ago. 2025. 

PI SUÑER, José. Las bases fisiológicas de la alimentación. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1940. 

PILCHER, Jeffrey M. ¡Vivan los tamales! La comida y la construcción de la identidad 
mexicana. México: CIESAS, 2001. 

PLUTARCO. Obras morales y de costumbres (Moralia). Madrid: Gredos, 2002. 

PORFIRIO DE TIRO. Sobre la abstinencia. Trad., introd. y notas de Miguel Periago Lorente. 
Madrid: Gredos, 1984. 

https://sentientmedia.org/es/los-subsidios-gubernamentales-hacen-que-la-carne-sea-mas-barata-si-pero-con-algunas-observaciones-importantes/
https://sentientmedia.org/es/los-subsidios-gubernamentales-hacen-que-la-carne-sea-mas-barata-si-pero-con-algunas-observaciones-importantes/
https://sentientmedia.org/es/los-subsidios-gubernamentales-hacen-que-la-carne-sea-mas-barata-si-pero-con-algunas-observaciones-importantes/
https://news.un.org/es/story/2024/03/1528666


Metabolismo social, justicia alimentaria y liberación animal 

 

27 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

RITCHIE, Hannah. If the world adopted a plant-based diet… Our World in Data, 2021. 
Disponible en: https://ourworldindata.org/land-use-diets. Acceso: 5 ago. 2025. 

ROJAS, Teresa. La agricultura en la época prehispánica. In: ROJAS, Teresa (coord.). La 
agricultura en tierras mexicanas desde sus orígenes hasta nuestros días. México: Grijalbo, 
1990. 

ROMERO FRIZZ, María de los Ángeles. La agricultura en la época colonial. . In: ROJAS, 
Teresa (coord.). La agricultura en tierras mexicanas desde sus orígenes hasta nuestros 
días. México: Grijalbo, 1990. 

ROSER, Max. How many animals get slaughtered every day? Our World in Data, 2023. 
Disponible en: https://ourworldindata.org/how-many-animals-get-slaughtered-every-day. 
Acceso: 5 ago. 2025. 

SAITO, Kohei. La naturaleza contra el capital: el ecosocialismo de Karl Marx. 2. ed. Trad. 
Javier Módica. Barcelona: Bellaterra, 2024. 

SCHAEFFER, Jean-Marie. El fin de la excepción humana. Trad. Víctor Goldstein. Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica, 2009. 

SCHMITT, Alfred. El concepto de naturaleza en Marx. Madrid: Siglo XXI, 1988. 

SEGOB. Agricultura llama a la industria cárnica a sumarse al Plan México y a la iniciativa 
“Hecho en México”. Gobierno de México, 2025. Disponible en: 
https://www.gob.mx/agricultura/prensa/agricultura-llama-a-industria-carnica-a-
sumarse-al-plan-mexico-y-a-la-iniciativa-hecho-en-mexico. Acceso: 5 ago. 2025. 

SMIL, Václav. ¿Deberíamos comer carne? Evolución y consecuencias de la dieta carnívora 
moderna. Trad. Ricardo Quintana. México: Fondo de Cultura Económica, 2022. 

SMITH, Neil. Desarrollo desigual: naturaleza, capital y la producción del espacio. Madrid: 
Traficantes de Sueños, 2020. 

SOLER, Jean. Las razones de la Biblia: reglas alimentarias. In: FLANDRIN, Jean-Louis; 
MONTANARI, Massimo (eds.). Historia de la alimentación. Gijón: Trea, 2004, pp. 81–94. 

https://ourworldindata.org/land-use-diets
https://ourworldindata.org/how-many-animals-get-slaughtered-every-day
https://www.gob.mx/agricultura/prensa/agricultura-llama-a-industria-carnica-a-sumarse-al-plan-mexico-y-a-la-iniciativa-hecho-en-mexico
https://www.gob.mx/agricultura/prensa/agricultura-llama-a-industria-carnica-a-sumarse-al-plan-mexico-y-a-la-iniciativa-hecho-en-mexico

	Introducción
	El metabolismo humano-naturaleza y su fractura en el capitalismo
	Fractura metabólica y guerra contra los animales
	El metabolismo social de la ideología cárnica
	Una narrativa religiosa
	Una práctica política
	Una práctica de coerción económica

	Justicia alimentaria y la liberación animal
	Consideraciones finales
	Referencias

