
1This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 

visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA

Educação quilombola afrocentrada na 
Amazônia: reflexões a partir do Quilombo 
Médio Itacuruçá/Abaetetuba-Pa
Afrocentrated quilombola education in the Amazon: 
reflections from the Medium Quilombo Itacuruçá/
Abaetetuba-Pa

Josiane do Socorro Carvalho Costa
Universidade Federal do Pará
josianescc@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4275-5797

Maria Amoras
Universidade Federal do Pará
samoras@ufpa.br
https://orcid.org/0000-0003-0785-4490

Rodrigo Corrêa Diniz Peixoto
Universidade Federal do Pará
rodrigopeixoto1810@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3083-8771

RESUMO: O presente artigo tem como objetivo discutir o contexto da educação 
quilombola afrocentrada na Amazônia a partir do Quilombo Médio Itacuruçá, valendo-
se de um projeto de extensão e pesquisa intitulado AWASURARA – Quilombolas e 
indígenas nos territórios e na universidade, desenvolvido de forma colaborativa com 
quilombolas e indígenas estudantes no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 
Antropologia (PPGSA) da Universidade Federal do Pará (UFPA). A proposta é refletir 
sobre a educação pública na comunidade, suas conquistas e limites. A metodologia se 
valeu de diálogos com os/as professores/as da escola de ensino básico de Itacuruçá. Os 
resultados apontaram a ausência de políticas públicas para promover uma educação 
conforme regem as diretrizes educacionais da educação quilombola. Além dos baixos 
salários, os/as professores/as não dispõem das condições e dos recursos pedagógicos 
necessários; contudo, lutam pela melhoria da educação, realizam práticas docentes 
engajadas, defendem o respeito à diversidade local e mantêm uma estreita relação 
de parceria com os moradores. Além da problematização acerca da insuficiência das 
políticas públicas na escola quilombola, o artigo tece considerações sobre a importância 
do/a educador/a quilombola assumir o ativismo em defesa de um projeto pedagógico 
afrocentrado na Amazônia.

PALAVRAS-CHAVE: Educação quilombola afrocentrada; Território Quilombola Médio 
Itacuruçá; Amazônia.

REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG ∙ V. 14, 2026, P.1-31

ISSN: 2318-2326 ∙ HTTPS://PERIODICOS.UFMG.BR/INDEX.PHP/REVISTAINTERFACES

SUBMETIDO EM: 18/02/25 ∙ APROVADO EM: 10/12/25

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


2INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

ABSTRACT: This article aims to discuss the context of Afro-centered quilombola education 
in the Amazon from the Itacuruçá Middle Quilombo, using an extension and research 
project entitled AWASURARA – Quilombolas and indigenous people in the territories and 
at the university, developed collaboratively with quilombolas and indigenous students in 
the Postgraduate Program in Sociology and Anthropology (PPGSA) at the Federal University 
of Pará (UFPA). It reflects on public education in the community, its achievements and 
limits. The methodology used dialogues with teachers at the Itacuruçá elementary school. 
The results showed the absence of public policies to promote education in accordance 
with the educational guidelines of quilombola education. In addition to low salaries, 
teachers do not have the necessary teaching conditions and resources; however, they 
fight to improve education, carry out engaged teaching practices, defend respect for local 
diversity and maintain a close partnership with residents. In addition to problematizing 
the insufficiency of public policies in quilombola schools, the article makes considerations 
about the importance of quilombola educators taking on activism in defense of an Afro-
centered pedagogical project in the Amazon.

KEYWORDS: Afro Centered quilombola education; Quilombola Territory Médio Itacuruçá; 

Amazonia.

Introdução
Este artigo é parte dos resultados de um projeto de extensão e pesquisa, em exe-
cução desde 2021, intitulado AWASURARA – Quilombolas e indígenas nos territó-
rios e na universidade1, desenvolvido de forma colaborativa com estudantes qui-
lombolas e indígenas vinculados ao Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
e Antropologia (PPGSA) da Universidade Federal do Pará (UFPA). Integra pro-
fessores/as da UFPA e de outras universidades, representantes de movimentos 
sociais e associações desses estudantes. O objetivo central do projeto é a produ-
ção de conhecimentos realizados na interface entre universidade e comunidade. 
Esses estudantes precisam não apenas chegar à universidade, mas também nela 
permanecer para produzirem conhecimentos conforme uma perspectiva afro-
-amazônica, devolvendo benefícios para as suas comunidades e influenciando as 
epistemologias acadêmicas.

A extensão integrada à pesquisa que o projeto põe em prática visa promover 
um ambiente de reciprocidades entre universidade e comunidades, que envolve 
confluências de conhecimentos entre docentes, discentes e comunitários. Um 

1    AWASURARA é o resultado da conjunção de duas palavras: “Awa”, que em Iorubá significa “nós”, e “Surara”, que é um termo de 

saudação utilizado pelos/as indígenas do oeste do Pará, significando “guerreira/guerreiro”. A metodologia se sustenta na produção 

do conhecimento situado pelos/as pós-graduandas/os quilombolas nas e para suas comunidades. Para Donna Haraway (1995), o co-

nhecimento é situado, localizado, porque não é neutro, mas sim produzido pela posição social e pelas experiências de quem o produz.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


3INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

exemplo é a apresentação de trabalhos acadêmicos em rodas de conversa nas 
próprias comunidades, permitindo uma interação acolhedora e emocionante. A 
experiência tem possibilitado a produção de um conhecimento crítico e situa-
do nos territórios, com o protagonismo de pós-graduandos/as que adentraram 
a academia mediante políticas afirmativas. Assim, a mediação entre pesquisa 
e extensão promove espaços de interlocução desses/as estudantes com as suas 
comunidades, dando sentido a um conhecimento localizado, ao mesmo tempo 
que produz uma crítica à racionalidade eurocêntrica, abstrata e distanciada das 
realidades concretas as quais os estudantes querem influenciar.

Como primeira autora deste artigo e participante do referido projeto, justifico 
a motivação desta escrita pelo fato de eu ser uma mulher quilombola, moradora 
da comunidade quilombola Médio Itacuruçá e professora há 20 anos da educação 
básica no meio rural, onde vivenciei a realidade de escolas precarizadas, instala-
das em barracões, sem material didático, e frequentadas por crianças e adolescen-
tes que chegavam para as aulas “azuis de fome”, cansadas depois de caminharem 
muito. Essa é a realidade da educação rural que se relaciona ao racismo institucio-
nal. Tenho dedicado metade destes 20 anos ao trabalho docente na comunidade 
quilombola, onde não falta alimentação, embora o ensino ainda seja mediante o 
Sistema de Organização Modular de Ensino (SOME). Continuo atuando no ensino 
fundamental, já que a grande maioria das comunidades quilombolas não conta 
com o ensino médio.

Quero continuar aqui falando da minha própria experiência, porque assim 
consigo revelar o mundo. Durante esses anos, obtive graduação em Pedagogia, 
Serviço Social e realizei mestrado em Sociologia e Antropologia. Entrei na uni-
versidade e segui para a pós-graduação por meio de processos seletivos especiais 
abertos para indígenas e quilombolas na UFPA. Como professora, participo de 
cursos e encontros na área da educação básica voltados à formação continuada 
do professor e, além disso, desde 2009, atuo como integrante da Associação dos 
Remanescentes Quilombolas das Ilhas de Abaetetuba (ARQUIA), que é um espaço 
importante de atuação política para os profissionais quilombolas da educação. 
Nessas experiências formativas, percebi a ausência de propostas mais estrutu-
rais que pudessem consolidar os princípios e as diretrizes da educação escolar 
quilombola.

A proposta de uma educação escolar quilombola, para ser transformadora, 
precisa refletir o coletivo. O território deve ser o eixo estruturante da matriz epis-
têmica do processo de aprendizagem. Com a intenção de levantar esse debate no 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


4INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

meu quilombo, na universidade e na pós-graduação, levei as ações do projeto de 
extensão e pesquisa AWASURARA para a minha comunidade. Além disso, tenho 
participado de discussões sobre metodologias contracoloniais de produção de 
conhecimento na universidade, junto da orientação dos docentes que compar-
tilham comigo, em coautoria, a escrita deste artigo. Portanto, as considerações 
que seguem são o resultado desse diálogo provocado pela extensão e a pesquisa.

Os quilombolas do município de Abaetetuba integram o contexto maior de 
formação dos quilombos nos países e continentes que viveram e vivem a diáspora 
africana nas Américas, em decorrência da escravização e da colonização que mol-
daram a cultura dos vários países do continente, e que na Amazônia conformou 
uma cosmogonia e um modo de vida quilombola próprios. A partir da experiência 
docente, e em vista de uma educação contextualizada, este artigo pretende trazer 
valores para uma educação escolar afro-amazônica, levando em conta realidades 
e dinâmicas das comunidades de Abaetetuba, com foco na comunidade Médio 
Itacuruçá, que representa bem esse contexto específico.

Por fim, é importante ressaltar novamente que sou uma mulher quilombola 
que acessou uma vaga na universidade por meio de política afirmativa e procuro 
produzir conhecimento neste entre-lugar em que me encontro, tanto na comuni-
dade como na universidade. Como mulher negra e quilombola, minha perspectiva 
é interseccional. Me coloco no texto porque assim fazendo consigo mostrar a im-
portância de uma escrita subjetivada que revela as condições de vida e trabalho 
de muitas outras mulheres que, assim como eu, militam na educação. Espero com 
esse artigo conceder uma contribuição para a minha comunidade e para os cole-
tivos aos quais eu pertenço.

Por uma educação quilombola afro-
amazônica
Os quilombos, nos seus primórdios, foram formados por africanas/os escravi-
zadas/os que empreenderam fugas das senzalas e estabeleceram mocambos em 
locais de difícil acesso aos colonizadores. O processo de formação de quilombos 
adquiriu, ao longo do tempo, nuances e ressignificações importantes, inclusive 
nas ilhas e através dos cursos de água de Abaetetuba. Desde sempre, a intenção 
era libertar-se das senzalas para buscar autonomia e liberdade. A tão propalada 
“libertação dos escravos” não cessou essa busca, permanecendo várias frentes de 
lutas por esses princípios na posse do território tradicionalmente ocupado. Dentre 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


5INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

essas, a luta pelo direito a ter uma educação quilombola comprometida com a 
superação do racismo e do colonialismo, com o fortalecimento do pertencimento 
e que seja produtora de um conhecimento situado em uma Amazônia diaspórica. 
Este é o objetivo central da atividade extensionista que resultou neste artigo.

O enfrentamento coletivo faz a defesa de que “a escola quilombola precisa 
promover a conscientização de que o quilombola é capaz de agir de forma in-
dependente em função de seus interesses” (Asante, 2009). Este é o conceito de 
agência, conforme Molefi Asante, um filósofo conhecido por seus estudos de afro-
centrismo. Asante afirma que o propósito do afrocentrista é “encontrar o lugar do 
africano como sujeito em quase todo evento, texto e ideia”. Na África e na diáspora 
africana para as Américas, os africanos ou os afro-brasileiros “devem ser vistos 
como atores no palco planetário”.

Na mesma linha, Abdias Nascimento (2009) defende uma educação quilom-
bista capaz de infundir “nos jovens de agora e do futuro o orgulho em lugar da 
vergonha que a sociedade dominante tem procurado infiltrar na consciência dos 
negros, como se fosse a única herança deixada por seus ancestrais”. A conquista 
de autonomia, liberdade e agência, além do orgulho de ser quilombola, passa pela 
compreensão e pelo enfrentamento de conflitos internos e externos à comuni-
dade. Cabe, portanto, à escola construir espaços dialógicos para a formação da 
consciência política das crianças e jovens quilombolas, os quais devem pautar 
análises interseccionais entre raça, gênero e classe para uma compreensão das 
desigualdades territoriais (Bonfim, 2014).

A Lei 10.639/2003 é referência fundamental à educação escolar quilombo-
la. Como analisou Zélia Amador de Deus (2008), a referida lei visa preencher e 
reparar uma lacuna histórica na formação escolar da população brasileira, pois 
possibilita desconstruir estereótipos acerca do continente africano e das popu-
lações afro-brasileiras, desvelar distorções e preconceitos racistas veiculados 
nas diretrizes curriculares da base nacional da educação. Significa dizer que a lei 
tem importante contribuição para o reconhecimento e valorização da população 
africana na configuração da nacionalidade brasileira. A sua aplicação, portanto, 
requer a consideração da história de África antes, durante e depois da colonização. 
Tal história mostra que a posição da mulher nas sociedades africanas tradicionais 
pré-islâmicas e pré-cristãs era de grande relevo e prestígio. Este protagonismo se 
verifica igualmente nas comunidades quilombolas contemporâneas, onde as mu-
lheres assumem os tradicionais cuidados com o grupo, porque sabem que o ter-
ritório como um todo deve ser cuidado e compreendem que o corpo e o território 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


6INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

não se separam (Haesbaert, 2020); e, além disso, exercem o lugar de lideranças 
políticas nas relações internas e externas. Então, o cuidado se estende à proteção 
das pessoas, das florestas, dos rios, dos animais e das plantas, envolvendo um 
grande acervo de saberes ancestrais sobre doença, cura e saúde, assim como a de-
fesa do território contra as agressões dos grandes empreendimentos econômicos.

Assim, em razão das agressões às suas terras, que colocam cada vez mais a 
proteção dos igarapés e florestas em risco, essas mulheres assumem diversas fren-
tes de lutas, inclusive contra a mercadorização da terra (Gago, 2020). O protago-
nismo das mulheres quilombolas está na liderança das associações e dos proces-
sos de protocolo de consulta prévia, livre e informada, os quais são instrumentos 
de defesa e resistência dos territórios.

Nessa perspectiva, os valores da educação quilombola na aplicação da Lei 
10.639/2003 se relacionam a uma abordagem epistemológica afrocentrada. De 
fato, esta epistemologia, para ser realmente contextualizada, precisa ser afro-
-amazônica, porque as vivências nos territórios quilombolas da Amazônia têm 
características particulares. É necessário dizer, no entanto, que o capitalismo na-
cional e transnacional opera de forma neocolonial e de maneira muito voraz nas 
áreas de mineração e do agronegócio, e tem feições próprias no modo como agride 
os povos da Amazônia. É estratégico, portanto, que as novas gerações dos quilom-
bos adquiram conhecimento sobre a realidade dos conflitos socioambientais e as 
novas armas do colonialismo, porque a integridade dos territórios depende disso.

Nesse sentido, esta discussão filia-se ao argumento de que os projetos políti-
cos pedagógicos quilombolas (PPPQ) devem incorporar esse debate como compo-
nentes curriculares, ou seja, o poder de agência referido anteriormente, o ativismo 
como saber e prática, a práxis que fortalece a identidade coletiva. Identidade esta 
que foi de suma importância para que educadoras/os negras/os e seus aliados 
conquistassem a Lei 10.639/2003.

No PPPQ, a interação e a confluência entre vida social e natureza, que vigora 
nos territórios quilombolas, é um legado africano e fundante da cultura afro-bra-
sileira. No Brasil, a colonização que deslocou forçadamente milhares de pessoas 
africanas em navios tumbeiros para servir de força de trabalho escravizada à pro-
dução agrícola e mineral, teve como traço característico geral a desumanização 
da pessoa negra, que continua sendo vítima do racismo e de todas as formas de 
exploração e exclusão. Contudo, o racismo estrutural está muitas vezes disfarça-
do nas práticas pedagógicas e nos materiais didáticos que reproduzem o sistema 
hegemônico de dominação.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


7INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Daí a necessidade de uma educação escolar quilombola antirracista, antico-
lonial e com uma perspectiva afrocêntrica capaz de infundir na pessoa o orgulho, 
em lugar do sentimento de inferioridade que, desde à escravização, o racismo psi-
cologicamente pretende impor (hooks, 2017). A desumanização define o racismo. 
Assim como Mia Couto escreve ao contar histórias de Moçambique: os brancos 
“Não pensam que somos pessoas inferiores. Eles têm a certeza de que não somos 
pessoas” (Couto, 2024, p. 110).

Uma educação contextualizada e situada nas realidades locais implica con-
siderar que a fuga dos escravizados em busca da liberdade e de outras formas 
de organização social, que caracterizou a formação dos quilombos no período 
colonial, não foi a única via pela qual os quilombos se constituíram ao longo da 
história. Particularmente na Amazônia a formação de quilombos teve dinâmicas 
variadas. Contar a história do quilombo onde se situa a escola é uma necessidade 
para a produção desse conhecimento situado e, para isso, é necessário valer-se 
da memória dos mais velhos, que reportam histórias contadas pelos avós – de 
forma a remeter à ancestralidade um valor fundamental da cultura quilombola 
e afrodiaspórica.

A cultura nos quilombos é relacionada com a origem e o destino dos afri-
canos escravizados trazidos ao Brasil. Ou seja, corresponde aos lugares de onde 
partiram, com as culturas que cada povo trouxe e com os lugares de chegada, 
onde encontraram culturas nativas, com as quais interagiram, resultando nas 
culturas afro-brasileiras com as suas peculiaridades locais. Esta é uma questão 
que se relaciona à Lei 10.639/2003 e necessita ser investigada em profundidade. 
Uma boa referência para isso são os mapas elaborados por Rafael Sanzio Araújo 
dos Anjos (2009), que traça rotas de origem e destino da diáspora africana ao 
longo dos séculos.

No que diz respeito ao Pará, o autor considera a “Rota da Guiné (da região 
da Costa da Guiné no ponto extremo oriental da África para os portos de Belém 
no Grão-Pará e São Luís do Maranhão)”, e a “Rota da Mina (da região do Golfo 
da Guiné para os principais portos do Brasil, ou seja, Salvador, Recife, Rio de 
Janeiro, São Luís, Belém e Santos)” (Anjos, p. 44). Assim, quando estudamos a 
cultura afro-brasileira em Belém e redondezas, essas referências são importantes. 
Por exemplo, a religião de matriz africana denominada Tambor de Mina, prova-
velmente tem vínculo com a Rota da Mina e com o porto e feitoria portuguesa, 
conhecidos como São Jorge da Mina no Golfo da Guiné, que funcionou como um 
entreposto onde os escravizados aguardavam seu transporte para as Américas. Os 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


8INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

aprofundamentos relacionados à aplicação da Lei 10639/2003 fogem um pouco 
do escopo deste artigo.

Em Abaetetuba, com suas muitas ilhas e cursos de água, cabe considerar que 
a formação dos quilombos ocorreu de diversas formas, em que todos se organiza-
ram por meio do uso coletivo da terra nos chamados sítios ribeirinhos. Nesses lu-
gares, comunidades de pretos construíram suas moradias, cultivaram a terra com 
plantações de mandioca e banana, e extraíram o açaí, o cupuaçu e o bacuri, entre 
os frutos mais comuns, além de desenvolverem a pesca de peixes de água doce, de 
camarão e de siris. Também se dedicaram à criação de animais domésticos, como 
galinhas, porcos e patos, dentre outros. Esses cultivos e criações caracterizam as 
comunidades quilombolas da Amazônia brasileira, onde o quilombo do Médio 
Itacuruçá se localiza.

Na educação escolar quilombola e na percepção das professoras da escola 
da comunidade, a valorização da memória local na luta antirracista deve ser um 
fundamento no ensino das relações étnico-raciais. Tendo isso em vista, há uma 
questão muito emblemática que eu, a autora deste artigo, tentei desnaturalizar 
durante as atividades de extensão. Trata-se de uma pequena casa de madeira, 
hoje abandonada, que foi a morada de um pai de santo que não mais reside no 
território – e, ao longo de seu afastamento, a manifestação religiosa de matriz 
africana passou a ser vista como algo que foi encerrado no passado.

No território do Médio Itacuruçá predominam igrejas neopentecostais e a 
igreja católica, as quais investem em convencimentos acerca da boa convivência 
entre ambas. Logo, dar relevância a essa história e recuperar a memória deste 
pai de santo, corresponde ao princípio do respeito e do diálogo tão necessários à 
prática da Lei 10.639/2003, que prega a necessidade de valorizar a cultura afro-
-brasileira que, por sua vez, padece de apagamentos, silenciamentos, distorções 
e perseguições ao longo de séculos, sendo este o caso das religiões de matrizes 
africanas.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


9INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Figura 1 – Casa de madeira onde aconteciam cultos afro-religiosos

Fonte: Acervo Josiane Costa

A imagem acima mostra a casa de madeira onde aconteciam os cultos de can-
domblé, religião afro-brasileira que combina elementos das religiões africanas 
tradicionais com influências do catolicismo e do espiritismo. A casa foi desativada 
há mais de dez anos, porque o pai de santo, conhecido como Boca, adoeceu e se 
mudou para Belém. A casa, apesar do abandono emblemático, ainda é uma refe-
rência na memória de muitos moradores, pois a cultura do candomblé ainda existe 
no território. Boca, que tem uma relação de parentesco com a autora quilombola 
deste trabalho, é lembrado pelos benzimentos que fazia no território.

Pessoas mais antigas do território, que permanecem adeptas do candomblé, 
mesmo sem a presença de Boca e o funcionamento de sua casa, e ainda sob dis-
criminação, continuam com a tradição dos benzimentos. Reconhecer e respeitar 
a diversidade das orientações religiosas é uma pedagogia importante à educa-
ção quilombola, porque é na intolerância religiosa em que o racismo mais incide 
nas comunidades quilombolas. O racismo ambiental, pode-se dizer, é também 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


10INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

intolerância religiosa: quando os empreendimentos das empresas extrativistas 
desconsideram a relação desses povos com a natureza, violam a relação espiritual 
ancestral que envolve humanos e não humanos.

A casa mostrada na imagem fica nas proximidades das igrejas Católicas e da 
Assembleia de Deus. Na comunidade, também existiram três terreiros de umban-
da: um conhecido como Cacoriê, do senhor José Maria Rodrigues de Carvalho (Zé 
Maria), já falecido, localizado dentro do Igarapé João Dias; outro, de uma senhora 
chamada Olinolita Olita Sena Marques da Silva (Ninim, falecida aos 74 anos), 
que ficava ao lado de sua residência; e o terceiro, do senhor Raimundo do Espírito 
Santo da Costa (Pajeroba, 79 anos, também já falecido), que fazia os cultos na sua 
própria casa. Após a sua morte, um neto ficou com o ofício, e é o único terreiro 
atualmente da comunidade, em que acontecem cultos poucas vezes, porque ele 
passou a residir na cidade de Belém.

Tomamos esse caso como um exemplo da importância de uma educação qui-
lombola antirracista e comprometida com a valorização de suas práticas culturais 
ancestrais, visando reforçar o pertencimento do grupo com a sua própria história e 
com o conjunto dos saberes que integram essas raízes afro-brasileiras e precisam 
estar nas matrizes curriculares dos projetos pedagógicos das escolas quilombolas 

A educação básica e a educação escolar 
quilombola
Segundo Maria Auxiliadora Lopes (2020), as comunidades remanescentes de qui-
lombos são diversas e possuem uma organização social e cultural própria, com au-
tonomia para definir seus projetos educacionais. Em 20 de novembro de 2012, ao 
considerar esse argumento, o então ministro da educação homologou a Resolução 
CNE 08/2012, cujo conteúdo definiu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação Escolar Quilombola na Educação Básica.

Por meio desse ordenamento, as diretrizes curriculares da Educação Básica 
para a Educação Escolar Quilombola definiram a importância do respeito “à espe-
cificidade étnico-racial e cultural de cada comunidade”, assim como “a formação 
específica de seu quadro docente, materiais didáticos e paradidáticos específicos”, 
devendo tudo isso a “observar os princípios constitucionais” (Lopes, 2020, p. 2), 
os quais orientaram as pautas de reivindicação dos movimentos em defesa da 
educação quilombola, como destaca a autora:

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


11INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola re-
presentam uma vitória dos movimentos sociais, pois elas nasceram na base, a 
partir da luta da população negra, mais especificamente do movimento qui-
lombola. Uma revolução no ensino brasileiro tendo em vista que as referidas 
diretrizes orientam os sistemas de ensino a valorizam os saberes, as tradições 
e o patrimônio cultural das comunidades remanescentes de quilombos, algo 
impensável em outras épocas (Lopes, 2020, p. 3).

Segundo a autora, essa conquista representa o sucesso da luta dos movi-
mentos sociais em favor da população negra e dos seus direitos, especialmente 
dos povos quilombolas, os quais buscam a valorização cultural dos seus saberes, 
tradições e do patrimônio cultural dos quilombos.

Para Nilma Lino Gomes (2012), com as deliberações da Conferência Nacional 
de Educação (CONAE, 2010), em atendimento ao Parecer CNE/CEB nº 7/2010 e 
à Resolução CNE/CEB nº 4/2010, institui-se as Diretrizes Curriculares Nacionais 
Gerais para a Educação Básica. Devido à Indicação CNE/CEB nº 2/2010, a Câmara 
de Educação Básica do Conselho Nacional de Educação estabelecendo, através 
da Portaria CNE/CEB nº 5/2010, a comissão responsável pela elaboração das 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola, formada 
por conselheiros, liderados por Nilma Lino Gomes e assessorada pela consultora 
especialista Maria da Glória Moura, da Universidade de Brasília (UnB). Para essa 
comissão, a Educação Escolar Quilombola deve ser desenvolvida da seguinte 
maneira:

Em unidades educacionais inscritas em suas terras e cultura, requerendo pe-
dagogia própria em respeito à especificidade étnico-cultural de cada comuni-
dade e formação específica de seu quadro docente, observados os princípios 
constitucionais, a base nacional comum e os princípios que orientam a Edu-
cação Básica brasileira. Na estruturação e no funcionamento das escolas qui-
lombolas, deve ser reconhecida e valorizada sua diversidade cultural (Gomes, 
2012, p. 1).

Assim, como já foi comentado anteriormente, a educação quilombola deve 
ser realizada estritamente nas comunidades onde residem remanescentes dos 
quilombos. Para a efetivação desse ensino, é preciso, pois, a realização de uma 
pedagogia que vise e valorize os aspectos étnico-culturais locais. Por esta razão, 
as/os docentes precisam de ações formativas fundamentadas nos princípios conti-
dos na Base Nacional Curricular Comum (BNCC). A definição da educação escolar 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


12INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

quilombola, conforme traz a Resolução CNE/CEB nº 2, de 2010, é também útil 
como referência para uma pedagogia afro-brasileira e afro-amazônica:

Art. 7º A Educação Escolar Quilombola rege-se nas suas práticas e ações polí-
tico pedagógicas pelos seguintes princípios: I – direito à igualdade, liberdade, 
diversidade e pluralidade; II – direito à educação pública, gratuita e de quali-
dade; III – respeito e reconhecimento da história e da cultura afro-brasileira 
como elementos estruturantes do processo civilizatório nacional; IV – prote-
ção das manifestações da cultura afrobrasileira; V – valorização da diversidade 
étnico-racial; VI – promoção do bem de todos, sem preconceitos de origem, 
raça, sexo, cor, credo, idade e quaisquer outras formas de discriminação; VII – 
garantia dos direitos humanos, econômicos, sociais, culturais, ambientais e do 
controle social das comunidades quilombolas; VIII – reconhecimento dos qui-
lombolas como povos ou comunidades tradicionais […] (Gomes, 2012, p. 63).

A educação escolar quilombola, conforme o CNE/CEB nº 2/2010 em seu ar-
tigo 7º, confirma que o direito à igualdade, liberdade, diversidade e pluralidade 
são alguns dos princípios que regem essa modalidade educacional, cujo principal 
objetivo é a valorização e a proteção da cultura dos afrodescendentes.

Políticas públicas para a educação 
quilombola
Segundo Miriam Godoy e Sandra Polon (2017, p. 5), “toda política educacional 
tem caráter institucional, é estatal e carregada de intencionalidades. Desse modo, 
para compreendê-la é necessário situá-la no âmbito do Estado, pois contém às 
determinações governamentais”. São, portanto, ações planejadas e implementa-
das pelo poder público, tendo como objetivo estabelecer, direcionar, promover e 
ampliar o acesso à educação a todos os cidadãos, a curto, médio e a longo prazo.

Dessa maneira, as políticas públicas de um país devem ser compreendidas de 
acordo com as especificidades de cada ambiente, porque estão atreladas à dinâ-
mica de cada espaço e tempo de sua existência. Por esta razão, “as dinamicidades 
e complexidades que permeiam a educação são expressas nas normatizações das 
políticas educacionais” (Godoy; Polon, 2017, p. 5). De modo geral, segundo as 
autoras, são essas circunstâncias que influenciam as normas da educação, espe-
cialmente numa sociedade globalizada, em que os processos de desenvolvimento 
em vários setores exigem mudanças no sistema de ensino para a organização da 
escola pública.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


13INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Conforme explicita Adailda de Oliveira (2014, p. 412), o MEC criou, em 2007, 
o Plano de Desenvolvimento da Educação (PDE), sendo este normalizado pelo 
Decreto Presidencial nº 6.094, que dispõe sobre o Plano de Metas Compromisso 
Todos pela Educação. O objetivo deste plano seria o de “melhorar a qualidade 
da Educação Básica, orientado por uma visão sistêmica da política educacional, 
ele prevê ações para todos os níveis e modalidades de ensino e para as diferentes 
necessidades institucionais dos entes da federação” (Oliveira, 2014).

No âmbito do PDE, o MEC cria igualmente o IDEB (Índice de Desenvolvimento 
da Educação Básica), que se propõe a medir a qualidade da educação brasi-
leira no âmbito nacional, estadual, municipal e em cada escola. O IDEB é um 
indicador de qualidade educacional que agrega os resultados de desempenho 
dos estudantes brasileiros (obtidos pela Prova Brasil) e rendimento escolar – 
taxa média de aprovação na etapa de ensino (obtidos pelo Censo Escolar). E, 
portanto, resultado do produto entre a média padronizada da Prova Brasil (da 
escola/ rede de ensino/município), ajustada para expressar valores entre 0 e 
10, e o número de anos que os alunos levam para concluir uma série (Oliveira, 
2014, p. 412).

A criação do Índice de Desenvolvimento da Educação Básica (IDEB) tem como 
meta avaliar a qualidade da educação nos âmbitos nacional, estadual e municipal. 
Para isso, o governo criou vários programas, como o Prova Brasil, por exemplo, 
para avaliar o desempenho dos alunos quanto ao rendimento escolar e a taxa 
de aprovação. Com a criação do Plano de Desenvolvimento da Educação (PDE), 
visando a melhoria da educação básica até 2022, surgiram políticas educacionais 
com vários campos de ação, orientadas por vinte e oito diretrizes. Contudo, para 
atingir essa meta, “é fundamental a melhoria significativa do desempenho das 
escolas brasileiras e do fluxo escolar”, como observa Oliveira (2014, p. 413).

Assim, o PDE e o IDEB estão orientados pela concepção de qualidade da edu-
cação definida pelo MEC para o desenvolvimento da educação básica, a fim de 
estimular a implementação de políticas públicas educacionais diversas. Dessa 
forma:

Todas essas propostas contribuíram ainda mais para a diversidade da políti-
ca educacional, imputando, em diferentes graus, responsabilidades às esferas 
governamentais pelo provimento e incremento da educação e igualmente re-
dundando em diferentes perspectivas por partes dos entes federados quanto 
às prioridades das políticas educacionais (Oliveira, 2014, p. 413).

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


14INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

A diversidade da política educacional nas diferentes etapas foi importante 
para a implementação de políticas públicas voltadas para as comunidades qui-
lombolas, as quais só foram possíveis graças às lutas dos moradores dessas locali-
dades pelo reconhecimento da educação quilombola. Esta modalidade educacio-
nal se fundamenta nas Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais para a Educação 
Básica – Resolução CNE/CEB Nº 4/2010.

Art. 41. A Educação Escolar Quilombola é desenvolvida em unidades educa-
cionais inscritas em suas terras e cultura, requerendo pedagogia própria em 
respeito à especificidade étnico-cultural de cada comunidade e formação es-
pecífica de seu quadro docente, observados os princípios constitucionais, a 
base nacional comum e os princípios que orientam a Educação Básica brasi-
leira. Na estruturação e no funcionamento das escolas quilombolas, bem como 
nas demais, deve ser reconhecida e valorizada a diversidade cultural (BRASIL, 
RESOLUÇÃO CNE/CEB, 2010).

A resolução CNE/CEB nº 02 de 2020, considera nas suas diretrizes princi-
pais o respeito pela diversidade étnico-cultural de cada comunidade. Visa, nesse 
sentido, o desenvolvimento de uma educação de qualidade, para a qual prevê a 
formação docente específica, continuada e a participação democrática na gestão.

No entanto, a participação da comunidade escolar deve se dar em todas as 
esferas de promoção de políticas públicas, como no caso do Plano Decenal de 
Educação, por exemplo, como discutem Aparecida Torres e Valéria Malta (2020, 
p. 4): “essa participação popular na elaboração do Plano da Educação evidencia 
que as metas constantes no plano, são metas dos cidadãos, da sociedade e das 
organizações existentes no município”. Logo, deve ser construído considerando a 
participação de toda a comunidade escolar e extraescolar, isso em razão da impor-
tância de atender a uma proposta afinada com os interesses da identidade local.

As políticas públicas de educação são fundamentais porque dão suporte a um 
direito constitucional: o direito à educação pública, gratuita com qualidade, equi-
dade e socialmente referenciada. Devem garantir a autonomia para a educação 
quilombola e fortalecer o pertencimento ao território tradicional, contribuindo 
para que as suas perspectivas identitárias e modos de vida sejam preservados. 
Para Alexandra Santos e Sheila Doula (2008, p. 75), no Brasil as políticas públicas 
para os quilombos devem assegurar a alimentação, melhoria das condições so-
cioeconômicas, benefícios sociais e educacionais, incentivo à cultura, bem-estar 
comunitário, fatores relacionados ao processo de sucessão, ao esporte, amparo 
político, dentre outros.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


15INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Contudo, em se tratando de políticas públicas para o povo quilombola, uma 
questão que se coloca é a titulação dos territórios, ação que depende de outras 
ações governamentais. E, nesse caso, é preciso observar que, no Estado do Pará, 
assim como em todo o Brasil, são relativamente poucos os territórios quilombolas 
efetivamente titulados – em relação aos territórios certificados pela Fundação 
Cultural Palmares. Embora a titulação dos territórios seja um preceito constitu-
cional, ela não ocorre como deveria porque falta orçamento para tanto, uma vez 
que o Governo Federal não consegue destinar recursos suficientes para esta polí-
tica relativamente cara. Por esta razão, considera-se que, depois da Constituição 
Federal de 1988, a legislação mais importante é a Lei das Diretrizes Orçamentárias 
(LDO), que estabelece as prioridades da União e orienta a Lei Orçamentária Anual 
(LOA). Sem recursos orçamentários, não há como efetivar as políticas públicas.

A Política Nacional de Gestão Territorial e Ambiental Quilombola (PNGTAQ), 
por exemplo, criada pelo Decreto nº 11786/2023 – que tem entre seus objetivos 
“favorecer a implementação de políticas públicas de forma integrada” – requer 
que o território quilombola, para ser beneficiado com esta política, tenha o seu 
Relatório Técnico de Identificação e Delimitação (RTID), elaborado pelo Incra, 
contendo o relatório antropológico, o levantamento fundiário, o cadastro das fa-
mílias e a análise da existência de sobreposições com outras áreas. Para efeito de 
elaboração do RTID, que a grande maioria dos territórios quilombolas não pos-
sui e, portanto, fica excluída da referida política, uma possibilidade é o Instituto 
Nacional de Colonização e Reforma Agrária (INCRA) – que se ressente da falta de 
recursos –, se associar a organizações sociais afins para dar celeridade ao atendi-
mento deste direito quilombola.

A Educação Escolar Quilombola está, em tese, amparada por todo esse apa-
rato legal que, no entanto, não se efetiva como deveria, entre outras razões, pelo 
fato de a política educacional, regida pela legislação, não estar associada à polí-
tica agrária e de titulação dos territórios. Relacionado a esse descompasso, está 
o fato de o Estado brasileiro ser comprometido fundamentalmente com a lógica 
capitalista neoliberal, que destina recursos reduzidos a essas políticas de interes-
se do povo quilombola. A efetivação da legislação referente à educação escolar 
quilombola (que poderia colocar em prática princípios de uma perspectiva afro-
centrada) depende da titulação dos territórios, política que, por sua vez, carece 
de orçamento e vontade política. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


16INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

A história da comunidade quilombola Médio 
Itacuruçá
No Projeto Político Pedagógico (PPP) da escola básica localizada no território qui-
lombola Médio Itacuruçá, a história da comunidade é um componente curricular 
essencial, assim como são as lutas do passado e do presente que levaram os qui-
lombolas a conquistas importantes, desde a diáspora até os tempos presentes. 
Para referenciar essas lutas, um símbolo de grande significado presente na escola 
é o Sankofa, representado por um pássaro mítico – tem os pés no chão, a cabeça 
virada para trás e segura um ovo no bico –, para dizer que o descendente africano 
avança para a frente, sem esquecer o passado, e aprende com ele a construir o 
presente e um futuro melhor. Sankofa é também representado por outro Adinkra, 
ou seja, um coração estilizado, com o mesmo significado2.

A história do Médio Itacuruçá conecta ancestralidades e lutas do presente 
pela conquista de poder viver no território com dignidade. É preciso considerar 
que o reconhecimento público das comunidades quilombolas não significou a 
plena consideração dos seus direitos constitucionais. As políticas públicas a elas 
destinadas ainda são poucas e aquelas que se efetivam são resultados de muitos 
embates entre o Estado e os povos quilombolas – como é o caso da conquista do 
autorreconhecimento para a certificação e a titulação da terra de uma comuni-
dade remanescente. Em algumas situações, o racismo estrutural e institucional 
pode se constituir como um obstáculo para a conclusão do processo de reconhe-
cimento, com o preconceito e a depreciação em torno da existência dos quilombos 
(Santos; Doula, 2008). Essas comunidades atravessam, portanto, extensos ca-
minhos processuais obstaculizados pelo racismo institucional e pelas limitações 
orçamentárias.

Conforme Alfredo Wagner de Almeida (2002, p. 45), as comunidades de 
remanescentes de quilombos são locais de ocupações espaciais, onde vigoram 
fatores étnicos, históricos e identitários:

Uma constelação de situações de apropriação de recursos naturais (solos, hí-
dricos e florestais), utilizados segundo uma diversidade de formas e com inú-
meras combinações diferenciadas entre uso e propriedade e entre o caráter 
privado e comum, perpassadas por fatores étnicos, de parentesco e sucessão, 
por fatores históricos, por elementos identitários peculiares e por critérios 

2    Disponível em: https://www.dicionariodesimbolos.com.br/sankofa-significado-desse-simbolo-africano/

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


17INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

político-organizativos e econômicos, consoante práticas e representações pró-
prias (Almeida, 2002, p. 45).

No dizer do autor, essas ocupações oficializadas pelo poder público e acatadas 
pelos próprios grupos sociais foram e ainda são zonas de conflitos e tensão social, 
fruto de muita luta pela afirmação da propriedade coletiva. Durante longos anos, 
os territórios vêm servindo como elementos de identidade de comunidades ne-
gras, em busca de uma forma de viver que preserve a herança cultural e possibilite 
a manutenção econômica do grupo.

Segundo Sheila Brasileiro e José Augusto Sampaio (2002, p. 85), as terras ocu-
padas pelos negros, ou “terras de preto”, “são constituídas com base em fatores 
étnicos, lógica endogâmica, casamento preferencial, regras de sucessão e outras 
disposições que fazem da terra em comum um patrimônio”. Por esta razão, os ter-
ritórios quilombolas passaram a ser reconhecidos como um espaço de ocupação 
coletivo e familiar, por meio de uma tradição histórica e cultural, que foi compar-
tilhada por pessoas que descendem de um grupo de remanescentes e possuem 
fortes laços de parentesco.

Como explicam Brasileiro e Sampaio (2002), para que uma comunidade seja 
reconhecida formalmente como quilombola, são necessários alguns critérios de-
finidos pelo poder público nacional, que são:

Priorização das categorias de auto-descrição e de autodefinição dos interes-
sados; ocupação fundada em apossamento secular de terras; existência de 
uma base geográfica comum a todo o grupo, invariavelmente sem titulação 
nem inventários formais de partilha; convivência regulada de modo geral por 
normas consuetudinariamente construídas; organização do trabalho em uni-
dades familiares; autodenominação como “terras de preto”, “remanescentes 
de quilombos”, “comunidades negras rurais”, “mocambo”, “quilombo” ou ter-
mos análogos que apontem para uma etnicidade predominantemente negra; 
relativa harmonia do grupo com os recursos naturais disponíveis em seu terri-
tório (Brasileiro; Sampaio, 2002, p. 88).

Desse modo, um quilombo não vai ser reconhecido como tal somente porque 
seus moradores se refugiaram na terra onde residem ou porque a herdaram. No 
processo de reconhecimento da terra, o que importa é a afirmação coletiva de 
pertencimento a um dado lugar por uma comunidade, ou seja, como o coletivo 
se relaciona com o próprio apossamento secular, pela organização do trabalho e 
pelos sentidos e significados da etnia negra rural na constituição do território. 
Tudo isso se relaciona com os recursos naturais disponíveis, uma vez que, como 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


18INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

assevera Antônio Bispo dos Santos (2023), a relação dos quilombolas com a na-
tureza é interativa e amorosa.

De acordo com Ademir Rocha (2014), a origem do território quilombola 
de Itacuruçá assemelha-se à história de formação de outras comunidades na 
Amazônia brasileira. No caso de Itacuruçá, o corpo social foi formado por povos 
africanos escravizados que se encontraram, após a abolição, relegados a toda sorte 
de exclusão e que, ao longo do tempo, buscaram se inserir social, cultural e eco-
nomicamente dentro de uma sociedade em que nada se assemelhava aos lugares 
originários em África. A conquista do território é o que possibilita a retomada 
de valores afrocentrados e, em se tratando de educação escolar na Amazônia, as 
escolas quilombolas devem construir projetos pedagógicos afro-amazônicos, isto 
é, a educação afro-amazônica deve ser um campo epistêmico que assume a cen-
tralidade da teia de saberes dos processos de aprendizagem. Saberes, portanto, 
em confluência (Santos, 2023) com o modo de vida que se relaciona com os rios, 
os igarapés, os trapiches e a floresta.

Figura 2 – Rio da Comunidade Médio Itacuruçá

Fonte: Acervo Josiane Costa (2020).

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


19INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

A fotografia acima retrata um aspecto do cotidiano na comunidade qui-
lombola Médio Itacuruçá, onde o rio determina de várias maneiras o modo de 
vida, a cultura, a economia, a sociabilidade e a espiritualidade no território. O rio 
Itacuruçá exerce uma presença intensa no dia a dia e as pessoas o vivenciam de 
várias formas, do simples “pular no rio” ao encontro de fim de tarde para conver-
sar enquanto se aproveita a brisa. O rio traz para a comunidade o sentimento de 
pertencimento. Na beira do rio, como a imagem mostra, tem uma torneira que a 
comunidade conseguiu implantar, com água de um poço situado no interior do 
território. Os moradores da comunidade puxaram uma encanação para criar essa 
facilidade de água potável para todos que utilizam desse espaço.

A luta pelo reconhecimento das comunidades quilombolas de Abaetetuba 
remonta aos anos de 1980, quando a Diocese do município fez um estudo e des-
cobriu que os ribeirinhos de comunidades abaetetubenses eram remanescentes 
de quilombos. A Associação de Moradores das Ilhas de Abaetetuba (AMIA), ar-
ticulada com a Diocese, fez essa constatação porque os ribeirinhos herdaram de 
seus antepassados as lutas e as tradições das comunidades negras, assim como o 
local onde habitavam.

Diante dessa constatação, foi justificado o direito dos moradores de Itacuruçá 
à terra tradicionalmente ocupada, porque suas dinâmicas sociais, econômicas e 
culturais correspondiam ao que prevê a oficialização do poder público em relação 
à confirmação para um território tradicional, como, o apossamento, por exemplo, 
conforme explicitou Almeida (2002). A partir disso, começaram a pleitear os títu-
los definitivos da terra junto ao Instituto de Terras do Pará (ITERPA), uma vez que 
as terras pleiteadas estavam na jurisdição do Estado do Pará. Esses títulos foram 
outorgados em 1992. Segundo Rocha (2014):

O Itacuruçá é, provavelmente, a maior localidade de Abaetetuba com rema-
nescentes de quilombos e, por isso, faz parte da ARQUIA, que é Associação de 
Remanescentes de Quilombos da Região das Ilhas de Abaetetuba. Como exem-
plo, citamos os quase 4.000 moradores da localidade Alto Itacuruçá, que estão 
distribuídos em uma dezena de comunidades espalhadas por um território de 
quase 12 mil hectares e o mesmo fato acontece nos chamados Médio e Baixo 
Rio Itacuruçá (Rocha, 2014, p. 8).

Como a citação acima informa, Itacuruçá é considerada a maior comunidade 
quilombola de Abaetetuba da ARQUIA, com quase 4 mil habitantes. São pesso-
as que trabalham como artesãs, lenhadoras, plantadoras de mandioca, coleto-
ras de açaí e de cupuaçu, entre outras atividades. Mas, em termos de alimentos 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


20INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

aquáticos, como peixes e crustáceos, essa comunidade registra baixa disponibili-
dade, em razão do seu rio ser pouco caudaloso.

No vídeo “O negro no Pará cinco décadas depois” (UFPA, 2005), há relatos 
de líderes de comunidades quilombolas, como o senhor Luiz Carlos de Moraes, 
representante da Comunidade Petimandeua (em Inhangapi) e integrante da 
ARQUIA, que informa sobre a vida dos quilombolas que lá vivem. Em seu relato, 
ele destacou a rede de solidariedade que os moradores estabelecem entre vizinhos 
e ressaltou a importância da religião na vida das pessoas, suas crenças e valores 
morais, passados de geração em geração, necessários para a boa convivência.

O município de Abaetetuba no Pará possui 73 ilhas e, dentre essas, 12 são ter-
ritórios quilombolas titulados, sendo: São Alto, Baixo Itacuruçá, Campompema, 
Genipaúba, Acaraqui, Igarapé São João (Médio Itacuruçá), Arapapu, Rio Tauaré-
Açú, Arapapu Zinho e Rio Ipanema. O acesso aos territórios remanescentes de 
quilombo das ilhas de Abaetetuba do Itacuruçá (Figura 3) é pela rodovia PA-151, 
na altura do quilômetro 16, antes de chegar no município de Igarapé-Miri. Esse ca-
minho percorre o ramal do Itacuruçá, sendo acessado por uma estrada de piçarra 
e de barro, recortada por muitos buracos com, aproximadamente, 12 km. Por esses 
caminhos, é possível visualizar uma paisagem intensa, com matas secundárias, 
que contrasta com a natureza degradada das fazendas ao longo de todo percurso.

A demarcação de terras da comunidade está formalizada no processo de 
número 2001/274.1554, com área total de 11.458.5310 hectares, conhecida como 
Baixo e Médio Itacuruçá. A comunidade, assim como outras, lutou contra os pre-
conceitos e pelo resgate da sua memória para obter o seu reconhecimento como 
quilombolas, pois como discutem Santos e Doula (2008, p. 76):

O imaginário coletivo desses povos e daqueles que os cercam é repleto de re-
presentações preconceituosas que atribuem ao termo quilombo significado 
pejorativo e depreciativo que, somado ao desconhecimento de seus direitos 
legais, pode acarretar na renúncia do reconhecimento.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


21INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Figura 3 – Imagem satélite do território quilombola de Itacuruçá

Fonte: Google Earth, 2023.

A imagem acima é apenas uma representação midiática e não mostra detalhes 
da extensão do território Médio Itacuruçá; contudo, optamos por este registro 
para mostrar que é assim que o território está representado no aplicativo Google 
Earth, de amplo alcance no tempo presente. Como é possível observar, a comu-
nidade está situada às margens do rio de mesmo nome, recortado por um ramal 
ao meio que dá acesso à comunidade. É possível identificar também o comércio 
do seu Augustinho, morador e referência importante na comunidade, já que é um 
lugar de encontro e sociabilidade.

Pode-se ver também, com destaque, a igreja Assembleia de Deus, porém não 
aparecem outras igrejas e nem a escola. As matas que circundam são parte do 
território, os moradores as defendem contra um empreendimento de dendeicul-
tura de um proprietário externo à comunidade. Os comunitários usam a mata 
para caçar tatu e cutia e retirar madeira para construção de casas, pontes e outros 
equipamentos. E, ainda, não visíveis na imagem, ao meio estão os açaizais, os 
retiros com roças de mandioca e as casas de farinha.

O reconhecimento do território quilombola de Itacuruçá se deu através de lu-
tas pela efetivação do que ordenou a Convenção 169 da Organização Internacional 
do Trabalho (OIT) (Brasil, Decreto 5.0512, 2014). Esse movimento corroborou com 
a construção da identidade dos moradores, que buscavam a garantia de preser-
vação das suas memórias, assim como dos seus saberes sobre a natureza e suas 
experiências ancestrais presentes nas relações cotidianas com a família, com o 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


22INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

trabalho e com a religiosidade. Assim, com a busca pela autoafirmação nesse lu-
gar, os comunitários passaram a se ver como sujeitos autônomos de suas histórias. 
A autoafirmação foi pauta de várias discussões na comunidade, desde o final de 
1990 até a data do reconhecimento legal, em 2002. Antes disso, era considerada 
somente como uma comunidade ribeirinha, passando, então, a ser reconhecida 
como uma comunidade quilombola ribeirinha (Rocha, 2014).

De acordo com Santos e Doula (2008), um território quilombola é fruto de 
terras ocupadas por remanescentes de quilombos, para garantia de sua reprodu-
ção física, social, econômica e cultural. Contudo, devido às constantes ameaças, 
a luta pela permanência nesses territórios é constante. E permanecer exige a rei-
vindicação para que os moradores sejam consultados na formulação de políticas 
que lhes dizem respeito, para que seus anseios e necessidades sejam considerados. 
É preciso que sejam garantidos o acesso efetivo aos programas, aos serviços e às 
ações do Ministério do Desenvolvimento Social (MDS) nas áreas de assistência 
social, segurança alimentar e inclusão social.

A escola e a educação afrocentrada na 
comunidade

A Escola Municipal de Ensino Fundamental Professor Manoel Pedro Ferreira, 
da Comunidade de Itacuruçá, é uma conquista da localidade, fruto de muita luta 
e organização política. A escola tem contribuído para o fortalecimento das rela-
ções solidárias e de transmissão da memória do lugar e do lugar da memória aos 
seus descendentes. Desse modo, colaborou para a afirmação étnica e identitária, 
junto à geração mais nova. E, embora os mais jovens já estejam em contato com 
as atuais tecnologias, ainda é possível observá-los na relação com os mais velhos, 
atualizando práticas culturais de tempos pretéritos – como é o caso das festas 
religiosas, ritmos musicais e danças.

A escola quilombola Professor Manoel Pedro Ferreira atende toda a comuni-
dade do Médio Itacuruçá com a educação infantil, fundamental e ensino médio. A 
escola exerce uma influência muito grande na população e cada vez mais procura 
proporcionar uma educação contextualizada, pautada nos valores da tradição 
quilombola e nos direitos humanos. No entanto, falta investimento do poder pú-
blico na formação pedagógica dos profissionais, para que a educação quilombola 
de fato afirme a relação intergeracional na transmissão dos saberes entre crianças, 
jovens, adultos e idosos, a qual ganha sentido em confluência com a terra, com 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


23INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

os costumes, com a oralidade e as diversas formas de organização sociopolítica 
do território, tendo também nessa educação o componente espiritual. Segundo 
Ama Mazama, no texto intitulado “A Afrocentricidade como um novo paradigma” 
(Nascimento, 2009),

“os métodos afrocêntricos, assim como o conhecimento afrocentricamente 
gerado, devem refletir a primazia do espiritual, a relação entre o físico e o espiri-
tual assim como a interconexão entre todas as coisas”.

O prédio da escola está localizado no ramal da Comunidade do Médio 
Itacuruçá, na região das ilhas de Abaetetuba. Segundo Rocha (2014), a escola foi 
inaugurada em 15 de agosto de 1980, recebendo o nome em homenagem a um 
professor que faleceu durante a sua construção. É considerada de médio porte e 
funciona para atender às comunidades do entorno. Sua estrutura física contém 
sete salas de aula, uma secretaria, uma biblioteca, um laboratório de informática, 
uma brinquedoteca, uma copa/cozinha, cinco banheiros e um depósito de arma-
zenamento de merenda escolar e um de materiais permanentes, todos construí-
dos em alvenaria. O funcionamento da instituição ocorre nos turnos da manhã, 
tarde e noite. Atende 16 turmas, distribuídas em 6 pela manhã, 8 à tarde e 2 à 
noite, com um total de 360 alunos. O corpo de funcionários é concursado, porém, 
é insuficiente, pois conta apenas com um diretor, 10 profissionais de apoio e 08 
professores, porém não possui secretário e nem coordenador pedagógico.

Quanto à estrutura da organização dos processos de aprendizagem, a escola 
precisa fundamentar o seu projeto político pedagógico nas diretrizes previstas 
pela Lei 10.639/2003, que considera a necessidade de produzir conhecimento re-
ferenciado no legado africano da comunidade e, uma vez que estamos situados na 
Amazônia, é necessário incorporar nesse conhecimento as características locais 
da comunidade, para que se possa alcançar uma educação que valorize o acervo 
de saberes do grupo, que vise o fortalecimento do pertencimento e seja capaz de 
gerar interesse e entusiasmo entre os/as alunos/as em todos os níveis de ensino.

É importante destacar que o conhecimento veiculado nas escolas quilombo-
las da Amazônia brasileira precisa fundamentar-se nas contribuições diversas da 
cultura dos povos africanos na formação da sociedade brasileira e da Amazônia, 
isto é, as matrizes curriculares dessas escolas devem se situar nas matrizes dos 
saberes africanos, que foram e são fundamentais para a existência desta região 
e para a resistência dos povos que aqui habitam. Esta política de ensino precisa 
ser uma política de educação quilombola antirracista e contra todas as formas de 
violação de direitos sofridos nesses territórios ancestrais.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


24INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Um ponto fundamental para a melhoria da qualidade didática e pedagó-
gica da escola quilombola na Amazônia e, particularmente da escola do Médio 
Itacuruçá, é a questão do material didático. Ainda é uma realidade na maioria 
das escolas quilombolas a falta de conhecimento sobre as origens dos quilombos 
e quilombolas nos livros didáticos. Tal lacuna tem causado, ao longo do tempo, a 
baixa autoestima nos estudantes, devido a esse desconhecimento, apagamento 
e distorções. Em virtude dessa situação, o movimento social afro-brasileiro vem 
fazendo pressão no Ministério da Educação para que sejam produzidos para as 
escolas quilombolas materiais didáticos em sintonia com a Lei 10.639/2023, bem 
como para que se promova a formação dos docentes.

Fruto das lutas do movimento afro-brasileiro, “desde a Convenção Nacional 
do Negro, realizada no Rio de Janeiro e em São Paulo nos anos de 1945 e 1946”, 
segundo Abdias do Nascimento (2009), até a própria modificação da Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional, que enfim resultou na lei 10.639, de 9 de 
janeiro de 2003, a consciência de que os avanços institucionais acontecem com 
mobilizações coletivas é algo que os conteúdos curriculares precisam proporcio-
nar. Este é o pressuposto de agência que Molefi Asante, no livro organizado por 
Elisa Nascimento (2009), define da seguinte maneira: “Um agente, em nossos 
termos, é um ser humano capaz de agir de forma independente em função de 
seus interesses”.

Os materiais didáticos são descontextualizados, ainda veiculadores da “his-
tória única”, isto é, como reflete Adichie Chimamanda (2019), a visão eurocêntrica 
que produz estereótipos e preconceitos sobre os continentes colonizados e seus 
povos. Esses materiais enfraquecem a identidade negra e quilombola porque re-
forçam imagens que desumanizam ao longo de séculos as populações africana 
e afro-brasileira. Reforçam, assim, o sentimento de inferioridade imposto pelo 
racismo. À vista disso, cabe à educação quilombola contar a história a contrapelo 
nos processos de aprendizagem. Logo, a história das civilizações africanas e dos 
africanos na diáspora brasileira precisa ocupar a centralidade do projeto pedagó-
gico da escola quilombola (Nascimento, 2009). Uma educação quilombola pau-
tada na afrocentricidade busca transformar a vergonha e a baixa autoestima que 
o racismo impõe à pessoa negra, com base em suas raízes e conquistas, posto que 
não só a humanidade começou na África, como também “a ciência, a medicina, a 
filosofia, a arquitetura, a engenharia e a arte civilizada surgiram primeiro no vale 
do rio Nilo”, conforme defende Charles S. Finch III (Nascimento, 2009). Para que 
essa autoestima e confiança nas próprias capacidades se produza nos estudantes 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


25INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

quilombolas, é preciso que as obras literárias dos intelectuais e educadores negros 
e negras cheguem até a escola.

A educação escolar quilombola pelo ponto 
de vista dos/as professores da comunidade

Este tópico se vale de uma das atividades do projeto de extensão que teve 
como objetivo dialogar com os professores da escola pública da Comunidade de 
Itacuruçá, a partir de um roteiro semiestruturado de entrevistas sobre aspectos 
da educação básica no território. Com as entrevistas, se levantou o debate sobre 
como se dava nas práticas pedagógicas o processo de aprendizagem dos estudan-
tes, e as professoras e professores procuraram evidenciar que têm uma percepção 
crítica da educação, isto é, que não reproduzem o modelo autoritário da educação, 
aquele que entende o aluno apenas como receptor do conhecimento. Contudo, 
para isso, consideram importante o/a professor/a ser da comunidade e conhecer 
os/as alunos/as. Por outro lado, foi observado que a falta de material didático é 
um problema, porque estão sempre improvisando-os, o que não significa que é 
desconsiderado como importante o uso dos materiais disponíveis na comunidade. 
No entanto, compreendem que estes não podem substituir os que são produzidos 
de acordo com os princípios e diretrizes da Lei 10.639/2023, bem como aqueles 
que devem ser distribuídos às escolas pelas secretarias municipais de educação, 
como livros, computadores, papeis, canetas, entre outros.

Quando questionados sobre as principais dificuldades encontradas na reali-
zação do trabalho pedagógico, os/as professores/as foram unânimes em afirmar 
que a ausência da família no acompanhamento dos filhos na escola, junto à falta 
de material didático – não só para trabalhar com alunos em geral, mas também 
com aqueles que têm necessidades educacionais especiais –, constituem-se como 
problemas para a qualidade da educação pública na comunidade.

Foi observado que existem vários motivos pelos quais os pais não são tão 
presentes na escola. Entre esses, o principal está relacionado ao trabalho das fa-
mílias, já que a maioria dos comunitários trabalha em roças ou no extrativismo. 
E esses trabalhadores são pais, mães, irmãos, tios, avós, que compõem a família 
da criança. Eles não dispõem de muito tempo para se dedicarem à agenda de ati-
vidades escolares planejada para as crianças. Parece haver, quanto a esse aspecto, 
na percepção dos professores, uma idealização da participação dos pais na escola 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


26INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

que não corresponde à realidade da família rural e ribeirinha, contradizendo um 
dos princípios da educação quilombola.

Em se tratando do relacionamento dos/as professores com a comunidade, 
as respostas apontaram que existe uma boa relação de modo geral. No entanto, 
tal fato não significa que os conflitos internos e as divergências não interfiram na 
condução da escola; contudo, compreende-se que qualquer coletivo lida com con-
tradições e diferenças de ponto de vista. Cabe mencionar que a compreensão deste 
aspecto político é muito importante para o desenvolvimento de uma educação 
quilombola que precisa fortalecer no grupo a importância das decisões coletivas 
e da afirmação do pertencimento.

Quanto ao alcance das políticas públicas de educação frente às necessidades 
da escola, os professores avaliaram que houve certo avanço por conta da imple-
mentação de algumas ações na localidade. Contudo, existem problemas que ainda 
necessitam ser resolvidos – como já mencionado, a falta de material didático – e 
terminam por inviabilizar o trabalho pedagógico. A ausência desses materiais não 
se trata de um obstáculo pequeno, porque se relaciona à situação de exclusão dos 
próprios estudantes quilombolas nas escolas dessas comunidades e de desvalori-
zação da prática docente, ou seja, de precarização da política pública.

Pode-se dizer que essa precarização da escola e do trabalho do professor qui-
lombola é uma das facetas do racismo contra esses povos que há séculos lutam 
pelo direito à educação com justiça social, racial e territorial. Como discute Souza 
(2025), a política pública com qualidade para essas comunidades deve efetivar 
decretos, resoluções e todo o arcabouço legal e institucional que discutimos acima 
neste artigo, assim como deve garantir meios orçamentários para que os direitos 
constitucionais se efetivem.

Quando as/os professores foram interrogadas/os se suas práticas pedagógi-
cas valorizavam os saberes ancestrais que a comunidade compartilhava, respon-
deram que a escola procurava repassar às crianças, desde à educação infantil, a 
identidade quilombola construída pelos moradores, evidenciando a história e as 
lutas travadas ao longo dos tempos pela preservação e melhoria do território, bem 
como as investidas que promovem para preservar os valores culturais herdados.

Ante a possibilidade desse diálogo, é possível falar junto com esses e essas 
professores que a educação quilombola, mesmo com a conquista das diretrizes 
legais e avanços promovidos, ainda não consegue se efetivar, devido aos rebati-
mentos do racismo estrutural que desencadeia cisões dentro das comunidades. 
E, para esse enfrentamento, a educação quilombola precisa ainda livrar-se dos 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


27INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

cativos de uma pedagogia autoritária, eurocêntrica e cartesiana. Enfim, é preciso 
fortalecer a comunidade para construir novas histórias na condição de libertos e 
alçar pedagogias libertárias. Isso também implica recuperar a relação espiritual 
ancestral com a natureza – entre humanos e não humanos –, para que as religiões 
hegemônicas não apaguem as possibilidades de uma pedagogia da confluência.

Considerações finais
Compreendemos que as dificuldades enfrentadas na educação escolar do 

território quilombola do Médio Itacuruçá, conforme a percepção dos professores 
e professoras, não são muito diferentes da realidade de várias comunidades de 
áreas rurais na Amazônia brasileira. No entanto, a educação quilombola tem es-
pecificidades as quais procuramos evidenciar neste artigo. Existe todo um aparato 
legal que pouco se concretiza por falta de meio orçamentários e vontade política, 
conforme argumentado anteriormente. Em rigor, os recursos insuficientes e a fal-
ta de ação política expressam o racismo estrutural que o movimento quilombola 
está enfrentando, denunciando e tentando mudar.

As informações sobre o contexto da educação básica no território quilombola 
Médio Itacuruçá, do ponto de vista de docentes sobre suas práticas pedagógicas, 
são importantes para que o processo de ensino/aprendizagem seja realizado, cada 
vez mais, com base no respeito à diversidade cultural e religiosa da localidade. 
Neste sentido, apesar de tantas conquistas do movimento social, é preciso reco-
nhecer que ainda há muito para ser feito.

Com relação às políticas públicas de educação efetivadas no território, tam-
bém ficou evidente que não é garantida a qualidade prevista nas diretrizes da edu-
cação quilombola, em consonância com os ordenamentos da educação nacional e 
com os preceitos constitucionais. Cabe, portanto, aos Governos Federal, Estadual 
e Municipal garantirem os recursos necessários à implementação de programas 
e ações capazes de atender as necessidades da educação escolar nos territórios, o 
que só acontecerá com muita pressão e mobilização do movimento quilombola.

Cabe ressaltar que as conquistas alcançadas para uma educação quilombola 
em acordo com os valores identitários desse grupo são fruto de longas décadas 
de luta do movimento negro e das organizações quilombolas articulados na-
cionalmente. O objetivo é que as políticas públicas permitam desenvolver uma 
educação que respeite as cosmovisões, cosmogonias e cosmopolíticas acionadas 
pelos saberes ancestrais, ou seja, a criatividade e a capacidade desses povos de 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


28INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

lidar com o manejo de seus recursos territoriais e das riquezas naturais que lhes 
pertencem. E que, desse modo, as comunidades possam viver com autonomia e 
continuarem suas histórias.

Muito do que se produziu como conhecimento se deve ao projeto de pesquisa 
e extensão AWASURARA, que permitiu a harmonia de estudantes que adentraram 
a pós-graduação por meio de políticas de ação afirmativa. Os processos de elabo-
ração de dissertações afirmaram novas formas de produzir conhecimentos com 
referências na afrocentricidade, no contexto afro-amazônico das comunidades, no 
critério de devolver benefícios para os territórios, no falar de si que se relaciona 
ao coletivo, na oralidade que se transforma em escrevivência, no engajamento 
político e na perspectiva crítica que o entre-lugar permite.

Por fim, cabe ainda dizer que o propósito maior deste artigo foi o de levantar 
reflexões para continuar o diálogo com os professores da escola de Itacuruçá por 
meio da extensão universitária, visando abrir um debate sobre práticas pedagógi-
cas para uma educação quilombola afrocentrada na Amazônia. A escola quilom-
bola precisa ultrapassar limites internos e externos para que efetivamente corres-
ponda ao que propõem tanto a Lei 10.639/2003 como a Resolução nº 8 do CNE/
MEC. Nossa esperança é que esses escritos ecoem como incentivo ao engajamento.

REFERÊNCIAS
ADICHIE, C. O perigo de uma história única. Companhia das Letras, 2019.

ALMEIDA, A. W. B. de. Os quilombos e as novas etnias. In: O’DWVER, Eliane Cantarino (org.). Qui-
lombos: identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2002.

ANJOS, R. S. A. dos. Quilombos: Geografia Africana – Cartografia Étnica Territórios Tradicionais. Brasília: 
Mapas Editora & Consultoria, 2009.

ASANTE, M. K. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: NASCIMENTO, E. L. Afro-
centricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 03 mar. 2025.

BONFIM, V. M. S. A. Identidade contraditória da mulher negra brasileira: bases históricas. In: NASCI-
MENTO, E. L. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 03 mar. 2025.

BRASILEIRO, S.; SAMPAIO, J. A. S. S. Uma Comunidade Negra Rural no Oeste Baiano. In: O’DWVER, 
Eliane Cantarino (org.). Quilombos: identidade étnica e territorialidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 
2002.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação Câmara de Educação Básica. Reso-

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


29INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

lução Nº 4, de 13 de julho de 2010. 
Disponível em: http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/rceb004_10.pdf. Acesso em: 12 nov. 2024.

BRASIL. Ministério do Desenvolvimento Social. Secretaria Especial do Desenvolvimento Social. 
Disponível em: http://mds.gov.br/sistemas/sistemas-1. Acesso em: 12 nov. 2024.

BRASIL. Decreto nº 5.051, de 19 de abril de 2004. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051. Acesso em: 12 nov. 2024.

COUTO, M. A cegueira do rio. São Paulo: Companhia das Letras, 2024.

DEUS, Z. A. de. Os herdeiros de Ananse: movimento negro, ações afirmativas, cotas para negros na universi-
dade. 2008. 295 f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal do Pará, Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas, Belém, 2008. Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais. 
Disponível em: https://repositorio.ufpa.br/handle/2011/3060. Acesso em: 27 dez. 2025.

FINCH III, C. S. A afrocentricidade e seus críticos. In: NASCIMENTO, E. L. Afrocentricidade: uma abor-
dagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 12 mar. 2025.

GAGO, V. A potência ou o desejo de feminista transforma tudo. São Paulo: Editora Elefante, 2020.

GODOY, M. A. B.; POLON. S. A. M. Política Educacional. 2017. 
Disponível em: http://repositorio.unicentro.br:8080/jspui/bitstream/123456789/1472/1/GODOY_POLON_Pol itica_Educacional.

pdf. Acesso em: 10 mar. 2025.

GOMES, N. L. (relatora). Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola. CNE/
CEB nº 2/2010. 2012.

HAESBAERT, R. Do Corpo-Território ao Território-Corpo (da terra): contribuições decoloniais. Geo-
graphia, v. 22, n. 48, 16 jun., 2020. 
DOI: https://doi.org/10.22409/GEOgraphia2020.v22i48.a43100.

HARAWAY, D. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da perspectiva 
parcial. Cadernos pagu, v. 5, 1995, p. 07-41. 
Disponível  em: https://www.copene2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1524482904_ARQUIVO_

DonnaHarawaysaberessituados.pdf. Acesso em: 10 mar. 2025.

HOOKS, b. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução: Marcelo Brandão 
Cipolla. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2017.

LAKATOS, E. M; MARCONI, M. A. Fundamentos de metodologia científica. 5ª ed. São Paulo: Atlas, 2003.

LOPES, M. A. Educação escolar quilombola. 2020. 
Disponível em: http://etnicoracial.mec.gov.br/educacao-escolar-quilombola. Acesso em: 07 mar. 2025.

MAZAMA, A. A afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: NASCIMENTO, E. L. Afrocen-
tricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 03 mar. 2025.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 5.051-2004?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 5.051-2004?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051


30INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-31, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

NASCIMENTO, A. Quilombismo: um conceito emergente do processo histórico-cultural da popula-
ção afro-brasileira. In: NASCIMENTO, E. L. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. 
São Paulo: Selo Negro, 2009. recurso digital. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 03 mar. 2025.

NASCIMENTO, E. L. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 
2009. recurso digital. 
Disponível em: https://afrocentricidade.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/04/afrocentricidade-uma-abordagem-epis-

temolc3b3gica-inovadora-sankofa-4.pdf. Acesso em: 03 mar. 2025.

OLIVEIRA, A. G. de. Políticas educacionais e a qualidade da educação nos municípios fluminenses: alguns 
recortes. Ensaio: aval. pol. públ. Educ., Rio de Janeiro, v. 22, n. 83, p. 411-442, abr./jun, 2014.

PARÁ. O Negro no Pará: Cinco décadas depois. Vídeo produzido pelo IAP. Programa Raízes. Entrevista 
com Vicente Sales no Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular do Rio de Janeiro. Governo do 
Pará. Belém: UFPA, 2005. DVD Educacional.

ROCHA, A. Rio Itacuruçá e outros rios de Abaetetuba. 2014. 
Disponível em: http://ademirhelenorocha.blogspot.com.br/2014/01/rio-itacuruca-e-outros-rios-de.html#. Acesso em: 12 nov. 

2021.

SANTOS, A.; DOULA, S. M. Políticas Públicas e Quilombolas: Questões para debate e desafios à prática 
extensionista. Revista Extensão Rural, DEAER/PGExR – CCR – UFSM, Ano XV, nº 16, Jul – dez, 2008.

SOUZA, C. Políticas públicas: uma revisão da literatura. Sociologias, Porto Alegre, v. 8, n. 16, mai, 2025. 
DOI: https://doi.org/10.1590/S1517-45222006000200003

SANTOS, A. B. dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023.

TORRES, A. D. O.; MALTA, V. D. Gestão de políticas públicas na Educação Básica e os planos de educação: 
uma questão de planejamento de ações integradas. 
Disponível em: https://anpae.org.br/IBERO_AMERICANO_IV/GT5/GT5_Comunicacao/AparecidaDiasd. Acesso em: 12 out. 2021.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces
http://ademirhelenorocha.blogspot.com.br/2014/01/rio-itacuruca-e-outros-rios-de.html


Todos os textos publicados na Interfaces - Revista de Extensão da UFMG são 
regidos por licença Creative Commons CC By. 

A Interfaces convida pesquisadoras e pesquisadores envolvidos em pesquisas, projetos e ações exten-
sionistas a submeterem artigos e relatos de experiência para os próximos números.

Os textos deverão ser enviados através do nosso endereço na web. No site estão disponíveis as normas 
para publicação e outras informações sobre o projeto. Vale ressaltar que os autores poderão acom-
panhar todo o processo de submissão do material enviado através desse site e que o recebimento de 
submissões possui fluxo contínuo.

www.ufmg.br/revistainterfaces
Contato: revistainterfaces@proex.ufmg.br

VOL. 14, 2026, ISSN:2318-2326. PUBLICAÇÃO CONTÍNUA.

http://www.ufmg.br/revistainterfaces 
mailto:revistainterfaces%40proex.ufmg.br?subject=
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces

