
1This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 

visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA

Afroconto e Quilombo do Sopapo: a 
extensão articulando universidade e 
território mediada pela literatura negra
Afroconto and Quilombo do Sopapo: the extension 
articulating university and territory mediated by black 
literature

Raquel da Silva Silveira
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
raquelsilveira43@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8002-8059

Fernanda Nogueira
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
fernanda.nogueira@ufrgs.br
https://orcid.org/0000-0002-6178-6399

Luana Lopes da Silva
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
llopesdasilva415@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-4793-0091

Eva Helena Barbosa Rodrigues
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
vinhabr@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-1522-0233

Giulia Rayane da Silva de Oliveira
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
giuliadeoliveirafono@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-0656-6776

Beatriz Rodrigues da Rosa
tamborecantoria@gmail.com

RESUMO: A contação de histórias com personagens negras tem sido utilizada para o 
enfrentamento ao racismo e fortalecimento da Lei nº11.645/2008. Este trabalho objetiva 
apresentar um relato de experiência da atividade de extensão universitária “Afroconto e 
Outros Contos”, do curso de Psicologia da UFRGS junto ao Ponto de Cultura Quilombo 
do Sopapo, na capital gaúcha, no período de 2024 a 2025. A metodologia utilizada é 
a contação de histórias infantis com representatividade negra. A partir do lugar de 
fala de três bolsistas do projeto, no qual elas escolheram um livro infantil para refletir 
sobre as suas diferentes formações teóricas (Relações Internacionais, Fonoaudiologia 
e Psicologia), acompanhamos as aprendizagens construídas nesse território negro de 
Porto Alegre, o Quilombo do Sopapo. A coordenadora do Ponto de Cultura também 
apresenta as suas reflexões sobre essa parceria da universidade com a comunidade. Os 
resultados demonstram trocas de saberes. Por um lado, as bolsistas reconhecem que 
as experiências no Ponto de Cultura enriqueceram suas trajetórias acadêmicas, tanto 
pela contação de histórias como prática antirracista, como pelas aprendizagens na 
mata do território. Para os estudantes das escolas públicas que escutaram as contações, 
percebeu-se o olhar brilhante dos estudantes negros ao se reconhecerem num lugar de 
autoridade.

REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG ∙ V. 14, 2026, P.1-21

ISSN: 2318-2326 ∙ HTTPS://PERIODICOS.UFMG.BR/INDEX.PHP/REVISTAINTERFACES

SUBMETIDO EM: 25/06/25 ∙ APROVADO EM: 16/12/25

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


2INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

PALAVRAS-CHAVE: Contação de histórias; Antirracismo; Psicologia.

ABSTRACT: Storytelling with black characters has been used to combat racism and 
strengthen Law No. 11.645/2008. This paper aims to present an experience report of the 
university extension activity “Afroconto e Outros Contos”, from the Psychology course 
at the Federal University of Rio Grande do Sul (UFRGS) together with the Quilombo do 
Sopapo Cultural Center, in the capital of Rio Grande do Sul, in the period from 2024 to 
2025. The methodology used is the telling of children's stories with black representation. 
From the perspective of three project scholarship holders, in which they chose a children's 
book to reflect on their different theoretical backgrounds (International Relations, Speech 
Therapy and Psychology), we follow the learning constructed in this black territory 
of Porto Alegre, the Quilombo do Sopapo. The coordinator of the Cultural Center also 
presents her reflections on this partnership between the university and the community. 
The results demonstrate exchanges of knowledge. On the one hand, the scholarship 
holders recognize that the experiences at Ponto de Cultura enriched their academic 
trajectories, both through storytelling as an anti-racist practice and through the learning 
they learned in the forest. For the students from public schools who listened to the stories, 
it was clear that the black students' eyes were shining as they recognized themselves in a 
place of authority.

KEYWORDS: Storytelling; Anti-Racism; Psychology

Introdução
O projeto de extensão Afroconto e Outros Contos atua com práticas antirracistas 
e anticapacitistas desde o ano de 2019, através de contação de histórias prota-
gonizadas por personagens negros/as, indígenas e com deficiência (negros/as e 
brancos/as). Objetiva fortalecer a representatividade negra, indígena e de pessoas 
com deficiência (PcD) em escolas públicas, espaços públicos de promoção de saú-
de em Porto Alegre e em cidades da região metropolitana, e no próprio ambiente 
da Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). As ações são mediadas 
pela literatura e envolvem crianças, adultos e idosos/as em diversos territórios.

O Afroconto é campo para o desenvolvimento dos estágios curriculares do 
curso de psicologia da UFRGS e de outras instituições de educação superior, o que 
possibilita que mais acadêmicos passem pela experiência da extensão. A conexão 
do projeto com disciplinas da Psicologia Social materializa ainda ações no campo 
do ensino, orientadas pela legislação da curricularização da extensão nos cursos 
de psicologia e fonoaudiologia da universidade.

O estudo de temas sobre a educação das relações étnico-raciais (ERER), 
branquitude, enfrentamento do racismo e capacitismo, fundamentado pela 
Psicologia Social e pela Educação, constitui o projeto de forma interdisciplinar. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


3INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

As/os bolsistas de extensão são estudantes de graduação de diversos cursos da 
UFRGS, tais como Relações Internacionais, Direito, Fonoaudiologia, Engenharia 
Ambiental, Psicologia, Design de Produto e Biologia, discutindo as relações 
étnico-raciais a partir de diferentes campos de conhecimento e formação aca-
dêmica. O projeto é vinculado ao Núcleo de Extensão e Pesquisas Antirracistas 
e Anticapacitistas (NEPARC) e atua em parceria com o Programa Intercultural 
TEKOÁ de Saúde Negra e Indígena na UFRGS.

Uma das importantes parcerias do projeto é com o Ponto de Cultura Quilombo 
do Sopapo. Localizado no bairro Cristal, em Porto Alegre, constitui-se em um es-
paço cultural comunitário que, desde 2008, incentiva, apoia e desenvolve ações 
com as comunidades locais ao seu entorno. As ações focalizam cidadania, econo-
mia solidária, arte e cultura, com expressões artísticas de música, teatro, vídeo 
e literatura. Ao entrar no Quilombo do Sopapo, torna-se evidente a biblioteca 
comunitária Mestra Griô Sirley Amaro, com seus bonecos teatrais e tambores 
de sopapo. Aberta à comunidade para o empréstimo de livros com centralidade 
na literatura negra, constitui-se como um espaço de resistência. Em sua criação, 
a Mestra Griô Sirley Amaro abençoou o espaço, junto dos Mestres Griôs Neives 
Meireles Baptista e Gilberto Amaro do Nascimento (Giba Giba), tocadores do tam-
bor Sopapo e nascidos na cidade de Pelotas.

Desde 2019, o Afroconto compõe ações a partir da potência antirracista da 
literatura negra, indígena e anticapacitista, realizando contações de histórias a 
estudantes vinculados a escolas públicas e projetos de contraturno no município 
de Porto Alegre, atendendo crianças e jovens do ensino fundamental e médio. 
A partir da potência e referência comunitária do Ponto de Cultura, as escolas se 
deslocam até lá para participarem das atividades durante um turno de aula. Os/as 
estudantes ouvem atentamente as histórias e realizam atividades em uma oficina 
relacionada ao contexto literário que as obras oferecem.

Nesse cenário, o objetivo deste trabalho é compartilhar as experiências exten-
sionistas do projeto Afroconto e Outros Contos com o Ponto de Cultura Quilombo 
do Sopapo, em Porto Alegre, no período de 2024 a 2025.

Percursos metodológicos
Para este relato de experiência, foram utilizados diários de campo das ativida-
des realizadas. O projeto atua semanalmente no Ponto de Cultura Quilombo 
do Sopapo, em um turno de quatro horas. Além disso, é utilizado um grupo de 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


4INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

WhatsApp para trocas de informações e combinações durante a semana. A di-
nâmica das ações de extensão no campo se divide em dois momentos: em uma 
semana fazemos reuniões de planejamento em conjunto com a coordenação do 
local no Ponto de Cultura; na outra semana realizamos contações de histórias 
para escolas e comunidade do entorno do Ponto de Cultura Quilombo do Sopapo 
que se deslocam até lá.

Os diários de campo são um recurso metodológico oriundo das ciências so-
ciais (Freitas; Pereira, 2018) e permitem o registro das atividades realizadas, ao 
mesmo tempo em que possibilitam uma primeira reflexão sobre a prática exer-
cida, incluindo sentimentos e emoções vivenciadas nas trocas que a atividade 
de campo proporciona. A partir de uma perspectiva freiriana sobre as práticas 
educativas e de extensão, os diários de campo potencializam que prática e reflexão 
andem juntas (Freire, 1987).

Na lógica da dialogicidade da extensão comprometida com a transformação 
social (Gadotti, 2017), este artigo foi escrito a quatro mãos e um depoimento oral. 
As autoras universitárias – professoras e estudantes -, após uma elaboração cole-
tiva dos pontos a serem abordados neste relato de experiência, tiveram a tarefa de 
escrever, individualmente, suas reflexões teórico-práticas. A autora da comuni-
dade, coordenadora do Ponto de Cultura Quilombo do Sopapo, preferiu colaborar 
de forma oral para este artigo. Assim, realizamos uma entrevista semiestruturada 
com ela, a qual foi conduzida por uma das autoras-estudante, através do registro 
escrito da mesma. Posteriormente, o artigo foi enviado para leitura e revisão da 
autora do Ponto de Cultura. Somente após a sua concordância, o relato foi sub-
metido à revista.

As duas professoras, em virtude de sua experiência, fizeram o trabalho de cos-
tura teórica e textual entre as reflexões das demais autoras, seguido de uma nova 
etapa de discussão coletiva das quatro autoras sobre o texto final. Por tratar-se 
de um relato de experiência na temática das relações raciais, compreendemos 
ser importante visibilizar o lugar de fala (Ribeiro, 2019) racializado das autoras, 
pois a produção de subjetividade de pessoas negras e brancas é afetada de formas 
diferentes, devido ao racismo.

Além da questão racial, o lugar de fala das estudantes aponta o princípio da 
interdisciplinaridade e interprofissionalidade que a extensão universitária de-
senvolve (Pereira, 2021). O Afroconto tem atuado de forma interdisciplinar, rece-
bendo graduandos de diferentes cursos, por acreditar na potência das trocas que 
emergem quando os/as estudantes compartilham experiências e saberes. Uma vez 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


5INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

que a contação de histórias é uma prática humana, compreendemos que qualquer 
estudante é capaz de realizá-la. No entanto, são necessários espaços de formação 
sobre a contação, a ludicidade e a imaginação que a arte literária proporciona – 
tanto em quem escuta como em quem conta. Fanny Abramovich (1989) nos ensina 
sobre as “gostosuras e bobices” da contação de histórias para as crianças, sendo 
importante as oficinas de qualificação que realizamos com toda a equipe. Essa 
autora já abordava, em 1989, a falta de representatividade da “cara do terceiro 
mundo” na literatura infantil, e a necessidade de refletirmos sobre isso. Na mesma 
direção, Cavalleiro (2001) destaca o quanto faz falta a representatividade negra 
nas histórias infantis e a importância de que ela exista para uma produção de 
subjetividade negra afirmativa. Felizmente, em 2025 vivenciamos um momento 
histórico repleto de conquistas do movimento negro. Hoje não faltam livros de 
excelente qualidade com representatividade negra, muitos de autoria e/ou ilustra-
ção de pessoas negras. Nilma Lino Gomes, Sônia Rosa, Lázaro Ramos, Kiusam de 
Oliveira, Cidinha da Silva e Otávio Junior são apenas alguns/as dos/as escritores/
as negros/as contemporâneos/as.

Neste cenário, a aposta do Afroconto em uma equipe interdisciplinar tem 
vários objetivos: levar a contação de histórias antirracistas e anticapacitistas a 
vários cursos de graduação; aprender com os/as estudantes de várias áreas de que 
forma seus saberes podem dialogar com as histórias infantis na luta antirracista; 
e possibilitar que as crianças e jovens de escolas públicas conheçam estudantes 
negros/as de diferentes campos do conhecimento. Desta forma, acreditamos estar 
formando profissionais comprometidos com o enfrentamento do racismo e do 
capacitismo, além de contribuirmos com a promoção da saúde dos/as estudantes 
das escolas públicas. É importante assinalar que a contação de histórias negras 
é fundamental para que as crianças brancas vivenciem um deslocamento de sua 
centralidade como ideal de humanidade. Ao conhecerem e se emocionarem com 
histórias em que os/as personagens negros/as são protagonistas, essa futura ge-
ração branca pode vir a se comprometer com um mundo menos racista.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


6INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Contando histórias envolvidas pela mata 
do Quilombo do Sopapo: discutindo os 
resultados
Durante os meses de abril de 2024 a julho de 2025, realizamos, semanalmente, 48 
atividades no Ponto de Cultura Quilombo do Sopapo. As ações foram divididas de 
forma equânime entre 24 reuniões de equipe para o planejamento conjunto das 
atividades e 24 contações de histórias para a comunidade do entorno, incluindo 
escolas públicas e o CAPS (Centro de Atenção Psicossocial) Esperança – serviço 
público de saúde mental, destinado a usuários de álcool e drogas.

Nos dias de reuniões, além do planejamento e seleção das histórias que se-
riam contadas, realizamos rodas de conversa com a comunidade, saraus de li-
teratura negra e auxílio na organização das plantas e ervas do local. O público 
atendido diretamente foi de aproximadamente 900 pessoas (a maioria crianças, 
mas também adultos). Como público indireto, atingimos a sociedade por meio 
das redes sociais. Toda semana, eram publicadas no perfil do Instagram “@afro-
conto” fotos e comentários sobre as atividades realizadas, com o devido cuidado 
em relação às imagens das crianças atendidas. O perfil tinha 922 seguidores em 
outubro de 2025.

Dentre as muitas atividades que o Quilombo do Sopapo oferece à sua comu-
nidade, como já mencionado, existe uma Biblioteca Comunitária que leva o nome 
da madrinha do Ponto de Cultura, Mestra Griô Sirley Amaro, que era contadora de 
histórias do local. Bia, coordenadora do Quilombo do Sopapo, relatou:

A escolha do nome da dona Sirley foi uma bonita homenagem em vida a ela. 
Foi um momento lindo, em que, aos sons do tambor, dona Sirley foi surpreen-
dida com um quadro com a sua foto na biblioteca, no qual havia a nomeação 
da biblioteca com o seu nome.

A biblioteca é vinculada à Beabah! – Rede de Bibliotecas Comunitárias do 
Rio Grande do Sul (RS). É um espaço bonito, acolhedor, decorado com bonecos 
de teatro e muitos livros com representatividade negra. Desta forma, esse espaço 
se conectou diretamente à proposta do projeto de extensão Afroconto e Outros 
Contos. Quando chegamos, já estavam instituídas várias atividades com a comu-
nidade do entorno: escolas públicas, projetos sociais de contraturno escolar e um 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


7INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

CAPS. Nas prateleiras da biblioteca, encontramos registros dessa história a partir 
de várias produções do Quilombo do Sopapo.

Diante de tanta riqueza, Bia nos contou que queria ampliar um trabalho de 
integração da literatura com a mata do Quilombo do Sopapo, repleta de chás e 
ervas. Ela relatou, empolgada:

Eu já fiz uma contação de história que falava da natureza, e depois levei as 
crianças para o pátio para experimentar as ervas.

Contagiadas pela proposta, assumimos o compromisso de acompanhá-la 
nesse percurso, pois a mata é uma presença constante em todas as atividades no 
Quilombo do Sopapo.

A partir de agora, convidamos vocês, leitores e leitoras, a conhecer de que for-
ma essas experiências extensionistas de contadoras de histórias foram articuladas 
pelas autoras com suas formações teórico-práticas.

Com a palavra, a griô “Bia”, do Quilombo do 
Sopapo
O Ponto de Cultura Quilombo do Sopapo é um lugar repleto de natureza e arte. É 
uma casa com um pátio grande, repleto de plantas e árvores. Há nele uma piscina 
esvaziada que serve de palco para atividades artísticas, um ateliê para confecção 
de bonecos gigantes e uma sala que abriga um cursinho pré-vestibular popular. 
A casa possui salas com computadores para a comunidade, uma biblioteca, uma 
cozinha e um estúdio para produção visual. Todo o espaço físico simboliza criação, 
vida e resistência.

O espaço físico é um convite à experiência sensorial com as plantas e com 
as ervas – uma suspensão da pressa da cidade, do asfalto e dos olhares atraídos 
pelas telas dos celulares. Ali, no Quilombo do Sopapo, o convite é para os sentidos: 
sentar em roda, escutar histórias, apreciar ilustrações negras, tocar nas plantas e 
prová-las. O docinho da stévia sempre surpreende os paladares de quem nunca a 
provou in natura. Para completar, a Bia também é cantora, compositora e artista 
de teatro, o que enriquece ainda mais as atividades.

Assim, compreendemos que estamos diante de uma griô. Segundo Renato 
Noguera (2019), os griôs não são apenas contadores/as de histórias, mas pro-
fissionais com múltiplas funções, presentes na história da África Ocidental. A 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


8INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

contação de histórias é apenas uma dessas funções. O ato de narrar – seja através 
de palavras, música ou teatro – possibilita compreender os diversos mundos exis-
tentes. Noguera (2019) compreende que as histórias podem construir pontes ou 
muralhas, mas acredita na potência da educação para ampliação de mundos. Ele 
propõe que, a partir das conquistas do Movimento Negro com a Lei 10.639/2003, 
seja possível a utilização de uma tecnologia griô para as escolas brasileiras.

Nessa direção, a Bia tem sido a nossa griô, e de todos que passam pelo Ponto 
de Cultura. A elaboração deste relato foi construída em diálogo com ela. Quando 
foi feito o convite para que ela fosse coautora do artigo, aceitou prontamente. 
Contudo, sua vivência de liderança comunitária é alicerçada na oralidade, sendo 
a escrita acadêmica distante de suas experiências. Assim, construímos coletiva-
mente um relato carregado das vivências compartilhadas, aliado a uma entrevista 
semiestruturada, em que a Bia pôde expressar suas reflexões sobre a parceria entre 
a extensão universitária e o Ponto de Cultura Quilombo do Sopapo.

Uma das experiências marcantes para a Bia durante o nosso trabalho conjun-
to foi o convite para construir uma atividade no Instituto de Psicologia, Serviço 
Social, Saúde e Comunicação Humana da UFRGS. Depois de tanto aprendermos 
no território da comunidade, decidimos levá-la à universidade.

Aceito o convite, organizamos coletivamente uma oficina e roda de conversa 
intitulada “Ao som dos tambores: Poéticas negras e as plantas medicinais sagra-
das das religiões de matriz africana”, com Beatriz Rodrigues da Rosa (Bia) e o mú-
sico Richard Serraria. A atividade aconteceu dentro da programação do Novembro 
Negro da UFRGS, no dia 06 de novembro de 2024. Assim, em seguida passamos a 
narrar uma conversa entre a bolsista Luana e Bia sobre a sua presença e condução 
da atividade na UFRGS.

Ao ser questionada sobre como se sentiu no dia de sua oficina, Bia relatou 
sentir-se honrada com o convite, mas também experimentou um nervosismo 
natural ao falar em público. Para ela, compartilhar conhecimentos sobre plantas 
medicinais e práticas tradicionais é uma missão carregada de afeto e responsabili-
dade – já comuns dentro do Quilombo do Sopapo, mas que se altera em contextos 
diferentes.

A roda de conversa no evento teve ênfase nas plantas e na religiosidade. O 
debate tomou um rumo inesperado quando uma estudante da plateia levantou 
questionamentos sobre o “sacrifício" de animais em rituais religiosos. Em respos-
ta, Bia enfatizou a importância de abordar temas sensíveis com respeito e con-
textualização histórica. Ela criticou comparações reducionistas (como equiparar 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


9INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

práticas religiosas a matadouros) e defendeu que a profundidade dos rituais de 
matriz africana deve ser compreendida em sua integralidade, evitando estereó-
tipos. Segundo Hendrix Silveira (2017), temos vivido, no Rio Grande do Sul, uma 
perseguição às práticas das religiosidades de matriz africana, nas quais a sacrali-
zação dos animais é central. A demonização dessas práticas faz parte do que ele 
considera “afroteofobia”, calcada na hegemonia dos discursos cristãos.

Nessa direção, Bia argumentou com a estudante o significado da sacralização 
dos animais, compartilhando com o público presente que todas as partes do ani-
mal são utilizadas, seja para alimentação, seja para construção de instrumentos 
musicais e outros fins. Essa reflexão ampliada, segundo ela, é de grande impor-
tância para diálogos interculturais genuínos, especialmente em espaços como a 
universidade, onde o desconhecimento pode gerar falsas verdades.

Em relação ao público presente, composto por uma turma de 30 estudantes 
de psicologia, Bia percebeu pouco engajamento. Segundo ela, “houve uma falta 
de entrosamento, talvez por vergonha”. Bia acredita que todos ali presentes já 
haviam tomado algum “chazinho” ou interagido com alguma planta, sendo, por-
tanto, questionável tal falta de envolvimento.

Ao indagar Bia sobre o sentimento de levar o seu conhecimento da natureza 
para a UFRGS, a resposta foi marcante: seu desejo é que cada palestra ou conversa 
sobre plantas possa conquistar ao menos uma pessoa, despertando nela o mesmo 
amor que sente pelo cultivo e pela terra. Para Bia, a transmissão de saberes não é 
apenas educativa, mas também um ato de resistência:

Se uma única pessoa ali começasse a plantar, fosse um vaso de chá, um pé de 
tomate ou uma árvore, já seria uma vitória.

Ela ainda alerta sobre a dependência e a necessidade humana do mundo 
verde:

No dia em que a última árvore cair, deixaremos de existir. Sem o verde, somos 
pó, nada além.

Finalizando nossa entrevista, a questão abordou a parceria Afroconto e 
Quilombo do Sopapo, e a troca entre universidade e comunidade. Bia destacou o 
caráter de "mão dupla" desse encontro, exemplificado tanto pela ida do projeto ao 
Ponto de Cultura, quanto por sua participação na UFRGS. Reconhecendo-se como 
alguém que normalmente evita deslocamentos, "sou meia durona", ressaltou o 
valor dessas experiências:

Essa troca é boa, é potente.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


10INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Um dos momentos mais significativos dessa parceria, segundo ela, ocorre 
na Biblioteca Comunitária Mestre Sirley Amaro no Quilombo do Sopapo. Ali, o 
Afroconto não apenas leva livros, mas dá vida às histórias, fazendo com que pa-
lavras antes adormecidas ganhem voz.

Um livro só tem sentido quando aberto, quando lido. Senão, vira coisa morta, 
cheia de pó.

Além da literatura, essa aliança se materializa no próprio território do 
Quilombo do Sopapo. Cada planta cultivada por mãos universitárias ou comuni-
tárias, como destacou Bia, “eterniza uma presença”, transformando o Quilombo 
do Sopapo em um livro vivo de saberes. Ela finalizou com um desejo:

Que essa aliança seja eterna, esse abraço carinhoso que já não está só na biblio-
teca, mas nas plantas, nas pessoas, e em tudo que cresce junto.

Àpò – A Mala e Zum Zum Zumbiiii: tambores, capoeira 
e subjetividade – reflexões de uma estudante negra 
de psicologia
Com as contações de histórias realizadas na biblioteca do Quilombo do Sopapo 
e as atividades posteriores, buscamos viabilizar a cultura negra e afro-brasileira 
em nosso país. Por meio dos livros Àpò – A Mala, de Elcimar Dias Pereira, Zanza 
Gomes e Marília da Silva e Zum Zum Zumbiiiii, de Sônia Rosa, promovemos duas 
diferentes atividades.

Com a obra Àpò – A Mala, que retrata a história de dois irmãos que conver-
sam sobre a língua yorubá e as contribuições diaspóricas trazidas do continente 
africano para o Brasil, trabalhamos os elementos presentes no livro, como, por 
exemplo, os tambores, que possuem grande significado para a cultura Yorubá – 
grupo étnico-linguístico da África Ocidental.

Já com o livro Zum Zum Zumbiiiii, que percorre a história de Zumbi dos 
Palmares, após a contação realizamos atividades voltadas para a capoeira, que, 
além de uma dança cultural, também é uma luta trazida para o Brasil, de origem 
afro.

Através das histórias, buscamos lembrar e reafirmar as raízes presentes na 
cultura brasileira, viabilizando principalmente os elementos que são intrínsecos 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


11INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

em nosso cotidiano, embora suas origens sejam frequentemente silenciadas. 
Houve uma tentativa de apagamento histórico da população negra em decorrên-
cia da política de branqueamento, que estruturou as relações étnico-raciais no 
Brasil. No final da escravização e início do século XX, o Brasil estimulou a imi-
gração alemã e italiana com o intuito de “melhorar” e branquear a população 
brasileira. O estado do Rio Grande do Sul é fortemente marcado por essa história, 
chegando a se considerar a Europa do Brasil (Bento, 2007).

De acordo com Maria Aparecida Bento (2007), as políticas de branqueamen-
to reforçaram os privilégios da população branca no nosso país, consolidando-a 
como parâmetro de normalidade, beleza, saúde, responsabilidade, bondade – ou 
seja, os atributos positivos do ser humano. Como efeito, a população branca par-
ticipa das relações raciais como beneficiária direta do racismo, simplesmente por 
ter um corpo branco. Esse privilégio herdado é denominado branquitude. Estudos 
brasileiros recentes demonstram que, independentemente da classe social ou po-
sicionamento político, a branquitude está presente na vida das pessoas brancas, 
em todos os âmbitos da vida – profissional, educacional e emocional (Vainer, 2016; 
Cardoso, 2010).

Do ponto de vista subjetivo, Fanon (2012) demonstrou como o ideal branco 
produz na população negra o desejo de embranquecimento frente à violência do 
racismo. No entanto, apesar das tentativas de tornar-se branco, isso jamais será 
possível, constituindo mais uma das violências das sociedades racistas. Assim, o 
racismo gera desconforto no sujeito negro, evidenciando o embranquecimento 
como um dos principais causadores de sofrimento nas subjetividades negras.

Historicamente, o embranquecimento e a branquitude que estruturam as 
relações étnico-raciais colocam o sujeito negro majoritariamente como o objeto 
de estudo – “o problema” –, enquanto o branco é isento da responsabilidade na 
manutenção das relações desiguais.

Segundo Neusa dos Santos (1983) em Tornar-se Negro, os impactos do racismo 
no psicológico do indivíduo são nefastos, pois o processo de identificação de ser 
negro pode ser adoecedor. A força do ideal branco, inalcançável para a pessoa 
negra, violenta o processo identitário negro de fora para dentro. Essa lógica ado-
ecedora e patologizante, que visa o negro como objeto de estudo, exige reflexão: 
quais são as possibilidades dadas ao sujeito negro para ser ele mesmo?

A partir do momento que as relações sociais foram construídas a base do 
embranquecimento das subjetividades negras, temos como consequência o 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


12INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

apagamento e a invisibilidade das pluralidades dessas subjetividades, bem como 
de suas origens e raízes africanas, que caminham lado a lado com a nossa cultura.

Neusa dos Santos (1983) inaugurou, no Brasil, uma leitura psicanalítica sobre 
os impactos perversos do racismo na população negra, possibilitando que a dis-
cussão sobre a subalternização dos corpos negros na nossa sociedade. Contudo, 
seu trabalho também sinaliza as possibilidades de resistência que as pessoas ne-
gras constroem diante da crueldade do racismo, as quais se fortalecem através 
das lutas coletivas.

Por isso, são necessários espaços que possibilitem a fuga desse lugar de ob-
jeto de estudo e de sofrimento. Nessa direção, o Afroconto buscou, na literatura 
infantil negra – que não ignora o sofrimento da população negra, mas também 
não o transforma no ponto central das histórias –, proporcionar aos estudantes 
um espaço de exibição das lutas, dos antepassados e do passado. Utilizando os 
livros como um dispositivo para o movimento antirracista e para o processo iden-
titário, é ressignificado o lugar patologizante em um espaço acolhedor, no qual o 
ser negro é afirmado e reafirmado, exaltando suas belezas.

Como mulher negra e formada em escolas públicas de Porto Alegre, onde 
pouco se discutia sobre etnicidade e racialidade, conhecer e partilhar histórias 
que envolvem o protagonismo negro e nosso passado foi impactante, pois tive 
a possibilidade de afirmar e reafirmar minha identidade junto aos estudantes, 
contribuindo para que eles se identificassem. Todas essas experiências e reflexões 
têm sido importantes na minha formação como estudante de psicologia.

O Black Power de Akim: a apropriação da 
temática do racismo na infância para o 
curso de fonoaudiologia – reflexões de uma 
estudante negra de fonoaudiologia
Ao discutirmos o desenvolvimento da linguagem em crianças negras – tema pou-
co explorado nas salas de aula voltadas à comunicação humana, especificamente 
na Fonoaudiologia – é imprescindível refletir sobre o contexto cultural e as vivên-
cias específicas dessas crianças. É necessário considerar os fatores que contribuem 
para o desenvolvimento da linguagem, sendo os principais fatores social e cultural 
(Vygotsky, 2008).

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


13INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Em nosso trabalho extensionista, atuamos em comunidades periféricas, nas 
quais testemunhamos inúmeras dificuldades vivenciadas por esses estudantes. 
Por exemplo, muitos vivem em uma realidade que os distancia da literatura, seja 
por falta de espaços que os estimule a ler e conhecer mais de sua cultura, seja 
por uma realidade socioeconômica que os permite ter menos do que o básico. 
Apesar das conquistas de políticas públicas em prol da redução das desigualdades 
no Brasil, as comunidades periféricas e distantes do centro da capital continuam 
vivenciando a violação dos direitos humanos e a dificuldade de acesso à direitos 
fundamentais.

Aliado a isso, apesar da Lei 10.639/2003 – que obriga o ensino da história 
e contribuição negra africana no Brasil –, nem sempre existem ações efetivas 
nas escolas para apresentar a literatura negra. Isso seria fundamental para fazer 
com que as crianças e jovens conhecessem autores e histórias que não mostrem 
a negritude em segundo plano ou inexistente. Como pessoa negra, consigo ver 
os processos de identificação como uma peça importante para o contato com a 
literatura e a linguagem.

Com as contações no Quilombo do Sopapo, conseguimos notar esses aspectos 
de identificação étnico-racial e social sendo um impulso positivo e aproximando 
as crianças da literatura. Como por exemplo, quando a história escolhida para 
a contação foi O Black Power de Akim, de Kiusam de Oliveira, para crianças de 
07 a 11 anos de escolas da região do Ponto de Cultura (bairro Santa Tereza), que 
participam de um projeto de contraturno da escola chamado Associação Cultural 
da Sagrada Família – ACASA.

Essa história infantil retrata a beleza negra para além da estética, traz a ances-
tralidade, relata como a força e beleza de nossos ancestrais está presente em nós, 
mesmo que não seja percebida, e como é importante encontrar esses atributos por 
dentro e por fora. As crianças se mostraram muito emocionadas quando, em um 
determinado momento da história, Akim sofre racismo de seus colegas e seu avô 
o lembra de onde vem sua beleza e que não deve escondê-la.

Após a contação, ocorreu uma atividade de desenho para que eles se lembras-
sem de seus ancestrais e pessoas importantes no seu dia a dia: a família. Levamos 
lápis e gizes de cera com uma diversidade de tons de pele negra, para apresentá-
-los a diversidade que existe em nossas peles e que a cor que um dia foi conside-
rada “tom de pele” só contempla um grupo de pessoas, as brancas. No livro, os 
ancestrais precisam lembrar Akim de sua beleza, que foi herdada de guerreiros, 
reis e rainhas, assim, as crianças fizeram um retrato de sua família e todos que 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


14INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

faziam eles lembrarem de sua beleza, e apresentaram aos colegas, fazendo com 
que eles vissem suas diferenças, igualdades e o mais importante: como cada um 
é único. A representação positiva e rica de personagens semelhantes ajudou as 
crianças a valorizarem sua própria identidade e a perceberem que suas histórias, 
culturas e vivências são dignas de serem contadas.

A importância da representatividade negra nas histórias infantis tem sido 
pesquisada por várias autoras (Guedes; Noguera, 2020; Cavalheiro, 2007). Essa 
identificação pode aumentar a autoestima das crianças negras e fortalecer a con-
fiança em suas capacidades linguísticas e cognitivas. Se uma criança vê perso-
nagens que falam como ela, têm os mesmos costumes ou enfrentam os mesmos 
desafios, ela pode se sentir mais à vontade para usar sua própria linguagem e 
expressar suas experiências. As contações também trazem reflexões para crianças 
brancas, de não reproduzirem esse comportamento e acolherem seus amigos e 
denunciar caso ocorram situações de racismo.

Como contadora da história e negra, pude perceber como os momentos de 
contação com protagonistas negros são importantes para crianças negras: ouvir 
que somos descendentes de Reis e Rainhas faz com que eles se sintam empodera-
dos, e ouvir a história sendo contada por uma pessoa negra os deixa confortáveis 
com a sua própria história. Durante o período das atividades, sempre ouço que 
sou linda e que pareço muito com uma mãe, uma irmã ou alguém que eles amam, 
e essa se torna a melhor parte do dia para mim. Ter sido uma criança negra com 
poucos protagonistas semelhantes me tornou muito calada durante a apresenta-
ção de autores e histórias. Eliane Cavalleiro (2007) é uma pesquisadora sobre o 
racismo nas escolas e demonstrou como havia um silêncio ao redor do tema do 
racismo. Nessa direção, vejo como este trabalho de extensão é importante quando, 
após as contações, as crianças tem tanto a falar sobre si, sobre mim, sobre o livro, 
querendo ler e ver as imagens, falando suas vivências parecidas com as dos pro-
tagonistas, bem como a semelhança entre seus cabelos ou com de algum familiar. 
Esses momentos são ricos de potência e de desenvolvimento, não só dos jovens, 
mas também meu, como futura fonoaudióloga.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


15INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Para criar passarinhos: o contato com a 
natureza e os orixás na infância – reflexões 
de uma estudante negra de relações 
internacionais
Nas contações feitas para estudantes da Escola Municipal de Ensino Fundamental 
Loureiro da Silva, próxima ao Quilombo do Sopapo e visitante assídua do mesmo, 
o grupo do Afroconto percebeu que atividades antirracistas eram comuns no am-
biente escolar. A partir da efetivação da Lei 10.639/2003 na escola, percebemos 
que muitos alunos exaltavam personagens negros e se conectavam com religiões 
de matriz africana. Lembramos também que esse bairro é um território negro da 
cidade. Pensando nas características da escola e estudantes, uma atividade foi or-
ganizada e seu objetivo era de levá-los para o Quilombo do Sopapo e aproquximá-
-los um pouco da natureza e da misticidade do Orixá Ossanha e seu passarinho.

A infância contemporânea tem sido marcada por uma convivência cada vez 
mais intensa com a tecnologia. Dados recentes revelam que o uso de smartphones 
por crianças atingiu uma média de 4 horas diárias (SECOM, 2024). Essa informa-
ção nos permite refletir sobre a realidade de muitas crianças que, ao retornarem de 
suas atividades escolares, recorrem à tecnologia como principal fonte de entrete-
nimento, enquanto brincadeiras ao ar livre, interações com a natureza e conexões 
humanas vão se tornando menos frequentes.

Pensando na importância de resgatar a vivência no “mundo real”, em setem-
bro de 2024, nos debruçamos sobre o livro “Para criar passarinho”, de Bartolomeu 
Campos de Queirós. Ressaltamos que este não é uma obra com representativida-
de negra, mas foi escolhido por uma bolsista beninense pela beleza que ela lhe 
proporcionou vivenciar. Aliado ao fato de dialogar com o local do Quilombo do 
Sopapo, repleto de árvores e pássaros. Por meio da metáfora dos pássaros que 
voam livres entre árvores, longe das gaiolas, o autor nos convida a refletir sobre o 
valor da liberdade e da conexão com a natureza. Essa abordagem serviu como um 
ponto de partida para um diálogo mais amplo, que nos levou a explorar um tema 
ainda mais profundo: a espiritualidade na Umbanda e sua relação com o Orixá 
Ossanha, guardião das ervas, da cura e das matas, e que tem como grande amigo 
um pássaro invisível aos humanos.

Assim, na manhã da atividade, após a contação do livro na biblioteca, levamos 
as crianças para a área externa e ensinamos uma dobradura de passarinho, para 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


16INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

que tivessem sempre consigo a lembrança da liberdade de voar e se desprender 
das gaiolas. Após isso, os pequenos estudantes foram levados para a mata, onde 
escutaram a história de Ossanha, contada por Luana Lopes da Silva. As crianças 
recolheram folhas e galhos que já haviam caído das árvores e levaram para o ninho 
feito por nós, bolsistas; após, colaram os verdes nos ninhos e aconchegaram seus 
pássaros em suas novas casas.

Percebemos, durante a atividade, um grupo de alunos impacientes ou frus-
trados por não conseguirem completar suas dobraduras, pedindo para que as pro-
fessoras e bolsistas fizessem o trabalho para eles, entretanto, demos a ajuda ne-
cessária para que conseguissem finalizar seus passarinhos com as próprias mãos. 
Além disso, recebemos muitos questionamentos sobre Ossanha, pois os alunos 
queriam entender como ele vive sempre nas matas e tem um amigo pássaro para 
se comunicar. As dúvidas foram respondidas de forma lúdica, conseguindo exaltar 
a religião da Umbanda e valorizar a força das matas.

Ao abordar a Umbanda com os alunos, encontramos uma relação com a 
Educação Ambiental. Segundo David (2022, p. 134), "a Umbanda coloca em prá-
tica o projeto de resistência ao capitalismo que é compartilhado pela Educação 
Ambiental, ao passo em que dá voz e protagonismo a sujeitos que foram silencia-
dos, marginalizados e violentados pela colonialidade".

Enquanto a tecnologia muitas vezes nos distancia dessas dimensões, a 
Umbanda e a natureza em geral resgatam a vivência humana em equilíbrio com 
o meio ambiente, promovendo uma educação crítica e uma prática espiritual que 
rompe com as estruturas opressoras da modernidade. A escolha de Ossanha como 
símbolo dessa discussão não é aleatória: ele é a força que conecta a sabedoria 
ancestral das plantas com a cura e a espiritualidade, nos lembrando de que, assim 
como os pássaros, nossa verdadeira liberdade está em nos reconectarmos com o 
que nos torna inteiros – a natureza e o coletivo.

Por fim, as atividades feitas no Quilombo do Sopapo com a Escola Loureiro da 
Silva me atingiram de forma positiva dentro e fora da universidade. Como estu-
dante de Relações Internacionais, pude levar autores e conceitos acadêmicos para 
a comunidade, apresentando Frantz Fanon e Nelson Mandela para alunos que 
ainda não tiveram contato com tais figuras importantes. Em minha vida pessoal, 
me alegrei muito ao ver crianças falando abertamente sobre sua religião, pois em 
meu passado, ser da religião de Umbanda me trazia preconceitos e intolerância re-
ligiosa na escola e, atualmente, temos mais espaço para a valorização das religiões 
de matriz africana dentro do ambiente escolar. Contudo, infelizmente o racismo 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


17INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

religioso ainda persiste no Brasil, principalmente num momento internacional de 
avanço de pautas conservadoras.

Considerações finais
A tecnologia griot é um modo de enfrentar o mistério da vida animando a exis-
tência como um fenômeno narrativo. No contexto da tecnologia griot aplicada 
à educação, aprender pode ser uma maneira de reinventarmos os nossos rumos 
(Noguera, 2019. p. 275).

O projeto de extensão Afroconto e Outros Contos tem promovido muitas 
trocas significativas por meio da contação de histórias, principalmente aquelas 
protagonizadas por personagens negros/as, envolvendo estudantes de escolas pú-
blicas e movimentos sociais. O encontro com o território negro do Quilombo do 
Sopapo, em Porto Alegre, proporcionou experiências potencializadoras, aliando 
a riqueza da literatura infantil negra nacional e internacional ao cheiro da mata, 
ao gosto dos chás, ao embalo da música e dos tambores.

O diálogo da universidade com este Ponto de Cultura – e, fundamentalmente, 
com sua coordenadora, a griô Beatriz Rodrigues da Rosa – fortaleceu a compre-
ensão de que as ações de extensão possibilitam compreender de que forma as 
iniquidades raciais continuam operando na sociedade. Dessa forma, é essencial 
aprofundar os estudos sobre o racismo e seus impactos na infância, tanto para as 
crianças negras como para as crianças brancas.

Além disso, é fundamental refletir sobre os efeitos deste projeto na formação 
de nossas estudantes negras. Com Luana, Giulia e Eva, acompanhamos a beleza 
dos livros infantis escolhidos. Em todos eles, a contribuição negra africana no 
nosso Brasil: a língua yorubá, a luta de Zumbi de Palmares, a força artística da 
capoeira e da musicalidade dos tambores. Por outro lado, o racismo presente no 
cotidiano das escolas enfrentado por Akin, com o suporte de seu avô. Por fim, a 
história dos passarinhos e seus voos livres, altos, pedindo sempre novos horizon-
tes, embalados pela força dos Orixás.

Através dessas histórias, pudemos acompanhar as trajetórias críticas das es-
tudantes, entrelaçando seus conhecimentos teóricos com as experiências vividas. 
Em todas elas, o reconhecimento de que a extensão produz saberes singulares e 
autorais. A partir do eixo central da luta antirracista através da contação de histó-
rias, elas nos mostram como é possível tematizar o racismo nas diversas áreas do 
conhecimento (relações internacionais, psicologia, fonoaudiologia).

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


18INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

Em relação às crianças e jovens das escolas públicas que escutaram as conta-
doras negras do Afroconto, percebeu-se o olhar brilhante dos estudantes negros 
com a possibilidade de se reconhecerem em um lugar de autoridade. O jogo com-
plementar entre as ilustrações negras dos livros e o corpo preto das estudantes. 
Possivelmente esse encontro coloca no horizonte dessas crianças a crença de que 
a universidade também é pra elas.

Como disse Renato Noguera (2019), a educação precisa construir pontes, não 
muralhas. A história hegemônica que nos constituiu elegeu o discurso ocidental, 
patriarcal, branco, colonial, capitalista e cristão como a norma. Mas o Movimento 
Negro sempre lutou para quebrar essa muralha e possibilitar pontes que permi-
tam trocas entre as muitas culturas e sociedades que enriquecem a vida. Dessa 
forma, reafirmamos o compromisso da universidade pública com o enfrentamen-
to do racismo e de todas as formas de opressão.

REFERÊNCIAS
ABRAMOVICH, F. Literatura infantil: Gostosuras e bobices. Scipione, 1989.

BENTO, M. A. S. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, I.; BENTO, M. A. S. (Org.). Psi-
cologia social do racismo: Estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil (3ª ed., pp. 5–35). 
Vozes, 2007.

CARDOSO, L. Branquitude acrítica e crítica: A supremacia racial e o branco antirracista. Revista Lati-
noamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, v. 8, n. 1, p. 607-630, 2010. 
Disponível em: http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-715X2010000100028&lng=en&nrm=iso. 

Acesso em: 08 de janeiro de 2026.

CAVALLEIRO, E. dos S. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: Racismo, preconceito e discriminação na 
educação infantil. Contexto, 2007.

DAVID, R. S. Sem folha não há orixá: Aproximações entre umbanda e educação ambiental. Boletim de 
Conjuntura, v. 4, n. 12, p. 34, 2022. 
Disponível em: https://revista.ioles.com.br/boca/index.php/revista/article/view/726/514. Acesso em: 08 jan. 2026.

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. EDUFBA, 2012.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Paz e Terra, 1987.

FREITAS, M.; PEREIRA, E. R. O diário de campo e suas possibilidades. Quaderns de Psicologia, v. 20, 
n. 3, p. 235-244, 2018. 
DOI: https://doi.org/10.5565/rev/qpsicologia.1461.

GADOTTI, M. Extensão universitária: Para quê? Instituto Paulo Freire, v. 15, p. 1-18, 2017.

GOMES, Z.; PEREIRA, E. D.; SILVA, M. Àpò: A Mala. Edições Kisimbi, 2022.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


19INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

GUERREIRO, J. L. Revisitando o Cultura Viva e os pontos de cultura. PragMATIZES – Revista Latino-
-Americana de Estudos em Cultura, v. 14, n. 26, p. 122-143, 2024. 
DOI: https://doi.org/10.22409/pragmatizes.v14i26.61238.

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 2022: Pela primeira vez, desde 1991, 
a maior parte da população do Brasil se declara parda. Agência IBGE Notícias, 2022. 
Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pe-

la-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda. Acesso em: 08 jan 2026.

NASCIMENTO, A. Quilombismo: Um conceito emergente do processo histórico-cultural da popula-
ção afro-brasileira. In: NASCIMENTO, E. L. (Org.). AFROCENTRICIDADE: Uma abordagem epistemo-
lógica inovadora. Selo Negro Edições, 2013.

NASCIMENTO, B. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: RATTS, A. (Org.). Eu sou 
Atlântica: Sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. Instituto Kuanza, 2006.

NOGUERA, R. Antes de saber para onde vai, é preciso saber quem você é: Tecnologia griot, filosofia e 
educação. Problemata: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 2, p. 258-277. 
DOI: https://doi.org/10.7443/problemata.v10i2.49137.

OLIVEIRA, K. O black power de Akim. Ilustrações de Rodrigo Andrade. São Paulo: Editora de Cultura, 
2020.

PEREIRA, S. C. Educação, interdisciplinaridade e interprofissionalidade: Bases e perspectivas epis-
temológicas. In: MATTOS, K. J. V. M.; QUINTEIRO, R. S.; PEREIRA, S. C. (Org.). Interdisciplinaridade e 
interprofissionalidade: Um diálogo com diferentes campos do conhecimento. CRV, 2021.

QUEIRÓS, B. C.Para criar passarinho. Ilustrações de Guto Lacaz. 2. ed. São Paulo: Global, 2009.

RIBEIRO, D. Lugar de fala. São Paulo: Pólen Livros, 2019.

ROSA, S. Zum zum zumbiiiiiiii: história de Zumbi dos Palmares para crianças. Ilustrações de Simone 
Matias. Rio de Janeiro: Pallas Míni, 2016.

SANTOS, N. S. Tornar-se negro: Ou as vicissitudes da identidade do negro em ascensão social. Graal, 
1983.

SECRETARIA DE COMUNICAÇÃO SOCIAL DA PRESIDÊNCIA DA REPÚBLICA. Crianças, adolescentes 
e telas: Guia sobre usos de dispositivos digitais [E-book]. SECOM/PR, 2024. 
Disponível em: https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/uso-de-telas-por-criancas-e-adolescentes/guia/guia-de-telas_sobre-

-usos-de-dispositivos-digitais_versaoweb.pdf. Acesso em: 08 jan 2026.

SERRARIA, R. Tamboralitura: Sopapo, representação e autoria enquanto cancionística negra no RS. 
In: RAMOS, L. (Ed.). Literaturas da América Ladina: Um percurso pelas literaturas de autoria negra 
latino-americana [Número especial]. Herança – Revista de História, Patrimônio e Cultura, v. 5, p.119-
140, 2022.

SILVA, L. G. da.; NOGUEIRA, R. Repensando as infâncias das crianças negras: Notas afroperspectivis-
tas e introdutórias a partir do Sopapinho Poético. Revista Brasileira de Estudos da Homocultura, v. 3, 
n. 9, 187–203, 2020. 
DOI: https://doi.org/10.29327/2410051.8.23.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


20INTERFACES - REVISTA DE EXTENSÃO DA UFMG, BELO HORIZONTE, VOL. 14, 2026, P. 1-21, PUBLICAÇÃO CONTÍNUA

SILVEIRA, H.; CUSTÓDIO, E. Combatendo a afroteofobia: Argumentos jurídicos e teológicos para a 
defesa da sacralização de animais em ritos de matriz africana. Revista Labirinto, v. 26, p. 35-54, 2017. 
Disponível em: https://periodicos.unir.br/index.php/LABIRINTO/article/view/2098/1997. Acesso em: 08 jan 2026.

VAINER, L. Entre o encardido, o branco e o branquíssimo: Branquitude, hierarquia e poder na cidade de 
São Paulo. Veneta, 2016.

VYGOTSKY, L. S. Pensamento e linguagem. 4. ed. Martins Fontes, 2008.

https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces


Todos os textos publicados na Interfaces - Revista de Extensão da UFMG são 
regidos por licença Creative Commons CC By. 

A Interfaces convida pesquisadoras e pesquisadores envolvidos em pesquisas, projetos e ações exten-
sionistas a submeterem artigos e relatos de experiência para os próximos números.

Os textos deverão ser enviados através do nosso endereço na web. No site estão disponíveis as normas 
para publicação e outras informações sobre o projeto. Vale ressaltar que os autores poderão acom-
panhar todo o processo de submissão do material enviado através desse site e que o recebimento de 
submissões possui fluxo contínuo.

www.ufmg.br/revistainterfaces
Contato: revistainterfaces@proex.ufmg.br

VOL. 14, 2026, ISSN:2318-2326. PUBLICAÇÃO CONTÍNUA.

http://www.ufmg.br/revistainterfaces 
mailto:revistainterfaces%40proex.ufmg.br?subject=
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistainterfaces

