
 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  1 

 

Os sistemas simbólicos dos indígenas Kaingangs, a sua 
relação com o tradicionalismo gaúcho e a apropriação 

cultural 
 

The symbolic systems of the indigenous Kaingangs, their 
relationship with gaúcho traditionalism and cultural appropriation  

 
Francisco Ailton Santos 

Mestre em História 

Universidade de Caxias do Sul (USC) 

franciscoailton@outlook.com 

 

Juliane Petry Panozzo Cescon 

Pós-doutorado em História 

Universidade de Caxias do Sul (USC) 

jppanozzo1@ucs.br 

Recebido: 05/11/2023 

Aprovado: 14/04/2025 

 
Resumo: Este artigo caracteriza-se pelo estudo da cultura dos povos indígenas gaúchos, em especial 
da etnia Kaingang, perpassando pela sua linguagem visual, iconografia e cosmologia. Este, tem como 
objetivo analisar alguns dos achados iconográficos da etnia e suas relações com o movimento 
tradicionalista do Rio Grande do Sul. O presente trabalho pretende também elucidar o quanto essa 
etnia sofre com o abafamento e apropriação de sua cultura por diversos momentos com o passar dos 
anos. A pesquisa foi realizada a partir da bibliografia da escritora gaúcha Véra Stedile Zattera, 
especialmente sobre as vestimentas indígenas e tradicionalistas, as análises iconográficas de Erwin 
Panofsky, se amparando nas definições de cultura de Clifford Geertz e Roque de Barros Laraia. 
 
Palavras-chave: História; Kaingangs; Apropriação Cultural; Tradicionalismo Gaúcho. 
 
Abstract: This article is characterized by the study of the culture of the indigenous peoples of Rio 
Grande do Sul, especially the Kaingang ethnic group, including their visual language, iconography and 
cosmology. This aims to analyze some of the iconographic findings of the ethnic group and their 
relations with the traditionalist movement of Rio Grande do Sul. The present work also aims to 
elucidate how much this ethnic group suffers from the suppression and appropriation of their culture 
at various times with the over the years. The research was carried out based on the bibliography of the 
Gaucho writer Véra Stedile Zattera, especially on indigenous and traditionalist clothing, the 
iconographic analyzes of Erwin Panofsky, based on the definitions of culture by Clifford Geertz and 
Roque de Barros Laraia. 
 
Keywords: History; Kaingangs; Cultural Appropriation; Gaucho Traditionalism. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  2 

 

Sistemas simbólicos Kaingang 

Iconografia e ́, segundo Altamir Moreira (2018), a partir da definição de conceitos baseada nas 

análises Erwin Panofsky (1892-1968), a denominac ̧ão do estudo dos significados convencionais de 

imagens, no entanto, na ̃o ha ́ um consenso sobre o uso apropriado e a definic ̧ão do termo quando 

considerado um campo iconogra ́fico mais abrangente que a linha panofskyana. Panofsky, em 1939, 

denominava iconografia como o ramo da histo ́ria da arte que tratava exclusivamente do significado 

das obras de arte (Moreira, 2018). Conforme a Enciclopédia Itaú Cultural, até fins do século XVI, a 

iconografia tratava especialmente do significado simbólico de imagens inseridas em um contexto 

religioso. Atualmente o termo refere-se também ao estudo da história e da significação de diferentes 

grupos temáticos e étnicos. 

As imagens são parte de uma cultura e, para serem compreendidas, e ́ preciso adentrar nessa 

cultura (Panofsky, 2007). Desta forma, a imagem pode expressar na ̃o somente uma ideia, mas toda 

uma construção de mundo – assim, as imagens e símbolos devem ser compreendidas como um 

documento histórico e cultural.  

Sandra Jatahy Pesavento (2003) se utiliza das palavras de Panofsky para versar sobre o 

reconhecimento iconográfico de leitura de imagens para os historiadores, sugere: 

Há que registrar o que se vê, o primeiro plano e também o segundo, o fundo de tela, 

os detalhes, os acessórios, a paisagem e o entorno, os elementos secundários, enfim, 

que tal como no me ́todo indiciário levarão a imagem a falar e revelar significados, 

identificando mensagens e motivac ̧o ̃es. [...] Nessa medida, o historiador sai realmente 

da imagem para recorrer ao seu capital especi ́fico de conhecimentos que lhe 

permitirão, por sua vez, retornar a ̀ imagem para chegar a uma forma de interpretac ̧ão 
mais elevada (Panofsky, 1991 apud Pesavento, 2003). 

Assim, Panofsky (2007) aponta tre ̂s estágios para ana ́lise de uma imagem (figura 1), sendo o 

primeiro estágio a “Descric ̧ão Pré-Iconogra ́fica”; o segundo a “Análise Iconográfica”; e, por último, a 

“Interpretac ̧ão Iconolo ́gica”. No primeiro estágio, se faz uma descrição das formas puras; no segundo, 

uma análise de como os eventos representados na obra foram expressos por essas formas; e, no 

terceiro, que é uma interpretaça ̃o mais subjetiva, faz-se uma síntese buscando a compreensa ̃o do 

significado da obra. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  3 

 

Figura 1 - Níveis de uma abordagem iconológica. 

Fonte: O autor, adaptado de Panofsky, 2007. 

Segundo Ana Luísa B. Lustosa Cavalcante et al. (2013), nas sociedades que na ̃o possuem uma 

“escrita formal”, como os Kaingangs, os grafismos sa ̃o um poderoso sistema de comunicac ̧a ̃o a 

respeito da sua história e cotidiano. Assim, para o real entendimento da cultura dessas comunidades o 

estudo iconográfico se torna além de necessário, indispensável para promover descobertas. Cavalcante 

et al. (2013) ainda pontua: 

A representação gráfica visual é uma parte do estudo sobre linguagem visual. Conduz 

mensagens inteligíveis e pode representar tanto um padra ̃o decorativo para um 

observador externo, como um significado para indivi ́duo de uma determinada 

cultura. Por esta razão, para um integrante de uma comunidade indígena este tipo de 

representação visual pode ser um motivo que informa sobre a cultura, sua 

cosmovisão e suas mitologias (Cavalcante et al. 2013, p. 13). 

Segundo Carl G. Jung (2016), quando a mente explora um símbolo, é conduzida a ideias que 

estão fora do alcance da nossa razão. O homem moderno utiliza a palavra escrita ou falada para 

expressar o que deseja comunicar, mas, mesmo com palavra escrita, a sua linguagem ainda é cheia de 

símbolos, que não estritamente descritivos, possuem diversos significados, que podem mudar de 

acordo com a cultura, o observador, o tempo, enfim, diversos são os fatores. Jung (2016) ainda nos 

diz que as imagens nos levam diretamente para o inconsciente e que este é muito mais amplo do que 

imaginamos. 

Assim, uma palavra ou uma imagem é simbólica quando implica alguma coisa além 
do seu significado manifesto e imediato. Esta palavra ou esta imagem tem um aspecto 
"inconsciente" mais amplo, que nunca é precisamente definido ou inteiramente 
explicado. E nem podemos ter esperanças de defini-lo ou explicá-lo (Jung, 2016, p. 
19).  



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  4 

 

LaLeslie White, antropólogo norte-americano contemporâneo, segundo Roque de Barros 

Laraia (1986), considera que “a passagem do estado animal para o humano ocorreu quando o cérebro 

do homem foi capaz de gerar símbolos. Todo comportamento humano se origina no uso de símbolos”.  

A etnia Kaingang baseia fortemente a sua cultura e sociedade no uso de símbolos, com significados 

que transcendem o nosso entendimento de “não-índio”. As civilizações se espalharam pelo mundo e 

perpetuaram seus modos de vida através do uso dos símbolos. Laraia (1986, p. 55) nos diz que toda 

cultura depende de símbolos e que sem o símbolo não haveria cultura e o homem seria apenas um 

animal, não um ser humano. O comportamento humano é o comportamento simbólico, sendo que 

somos os únicos seres capazes de criar símbolos que geram mensagens que podem ser interpretadas e 

novamente reproduzidas. 

Para Clifford Geertz (2008), todos os homens são geneticamente aptos para receber um 

programa, e este programa é o que chamamos de cultura. Em algumas das definições de Geertz para 

cultura ele nos diz que é “um conjunto de mecanismos de controle, planos, receitas, regras, instruções 

para governar o comportamento”. Assim, a cultura nos sugere um caminho a ser seguido em sociedade 

e dependendo do nosso comportamento frente a esses “mecanismos de controle” podemos ou não 

sermos aceitos em determinadas situações sociais. Estudar a cultura dos Kaingangs é, portanto, ir muito 

além dos códigos de símbolos partilhados por eles, é estudar a sua visão de mundo e a partir desse 

entendimento gerar uma relação de alteridade. 

Os símbolos, em contextos sociais e políticos, são instrumentos que projetam ordem e poder. 

Roger Chartier (1987) nos diz que as representações simbólicas passam pelo campo das concorrências 

e das competições buscando relações de dominação e poder. Segundo ele, os símbolos tendem a impor 

autoridade e legitimação de alguns grupos sobre outros. O sociólogo e antropólogo Marcel Mauss 

(1927) aponta que, mesmo as representações coletivas mais elevadas só passam a existir de fato quando 

orientam ações, as quais visam à construção de um mundo social. Para isso, recorrem às representações 

simbólicas, que podem ser consideradas matrizes tanto de discursos quanto de práticas. 

Além dos conceitos utilizados por Chartier, encontramos ressonância sobre o tema nas palavras 

de Pesavento (2003), que nos diz que argumenta que as imagens possuem elevado poder de 

mobilização, funcionando como ícones carregados de significado e capazes de impulsionar ações. 

Essas imagens fortalecem discursos que podem sustentar movimentos sociais e até provocar 

revoluções. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  5 

 

Estudar sistemas simbólicos pode ser uma atividade complexa, visto a variedade de 

interpretações existentes em diferentes culturas. Na simbologia da etnia Kaingang temos uma família 

simbólica baseada em linhas e círculos que expressam ancestralidade, divisão social, descendência, 

atributos físicos, entre outras características.  

Provavelmente um dos artefatos mais conhecidos produzidos pelos Kaingangs 

contemporâneos (além dos cestos) seja o filtro dos sonhos (figura 2) ou o dream catchers. Acessório 

decorativo produzido, muitos deles pelas crianças indígenas, para serem comercializado nos grandes 

centros. O filtro, de forma literal ou oculta, está presente em diversas representações da etnia, assim 

como em outras nações indígenas.  

Figura 2 - Filtro dos sonhos produzido pelos indígenas Kaingans em Farroupilha, Rio Grande do Sul. 

Fonte: o autor. 

De acordo com a crença dos indígenas norte-americanos (o xamanismo), existem muitos 

espíritos que influenciam o mundo dos vivos, e estes espíritos durante a noite trazem sonhos. Os ruins 

ficam presos na teia do filtro e se dissipam pela manhã. O filtro dos sonhos de fato não é originário da 

cultura indígena brasileira, mas sim uma apropriação do artefato produzido pelos indígenas norte-

americanos. Segundo estudo da antropóloga Jeniffer Esperanza, o filtro caracteriza um objeto pan-

étnico para atender a demanda de produtos exóticos para o turismo. 

O turismo contemporâneo, no entanto, estabelece um vínculo fictício com esses grupos 

étnicos, gerando uma proliferação de símbolos e práticas estéticas: arte, estilos musicais e práticas 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  6 

 

espirituais são replicáveis e tornam-se disponíveis para o consumo. Segundo Esperanza Apud 

Mariuzzo (2013), parte desses objetos remete a tradições étnicas locais, mas outros são classificados 

como pan-étnicos, pois resultam de imagens estereotipadas, confeccionadas por artesãos locais a partir 

de orientações de estrangeiros ou intermediários, sem conexão real com a cultura de origem. 

  Patrícia Mariuzzo (2013) acrescenta que esse processo produz um conjunto de símbolos, 

objetos e práticas que são retirados de seu contexto original, reinterpretados e realocados, de modo 

que sua procedência se torna irrelevante ou até desconhecida para o consumidor. 

Muitos, porém, associam o filtro dos sonhos à bruxaria: dizem trazer influências negativas. Mas 

existem diversas interpretações e sentidos para o filtro. O círculo presente no filtro dos sonhos, seja 

ele Kaigang ou Ojibwe1, está nas mais diversas culturas ancestrais e contemporâneas, onde seus 

sentidos transcendem suas representações. O círculo para as culturas ancestrais representa o infinito, 

a eternidade, perfeição e a divindade pois não tem princípio, nem meio, nem fim. Dessa forma o círculo 

remete à proximidade com o divino, motivo pelo qual é usado em muitas religiões: no Hinduísmo, 

bem como no Budismo, simboliza o nascer, o morrer e o renascer.  

No Taoísmo ele, o círculo, representa o universo mediado pela união das forças e energias 

opostas: o feminino e o masculino, o positivo e o negativo, o céu e a terra: o popular Yin Yang 

(Diagrama do Tai-chi ou Tei-Jié) é o símbolo cósmico do Taoísmo. 

Segundo Jung (2016) nas artes plásticas da Índia e do Extremo Oriente, o círculo de quatro ou 

de oito raios é padrão das imagens religiosas que servem de instrumento para meditação. No 

Lamaísmo2 tibetano mandalas ornamentadas representam um importante papel: o cosmos na sua 

relação com os poderes divinos. Entretanto, muitas dessas imagens de meditação oriental são apenas 

desenhos geométricos, os iantras3.  

                                                
1 Ojibwe, é uma etnia indígena que vive atualmente entre o sul do Canadá e o Norte do dos Estados Unidos. Fonte: 
Ciência e Cultura, Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência. Disponível em: 
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?pid=S0009-67252013000400020&script=sci_arttext. Acesso em 28 de março de 
22. 
2 Lamaísmo: forma de budismo do Tibete e da Mongólia, baseada nos ensinamentos de Buda, caracterizada pela presença 
de elementos ritualísticos e de práticas xamanísticas, cujos sacerdotes são chamados lamas. Fonte: Michaelis.uol.com.br. 
Disponível em: https://michaelis.uol.com.br/busca?id=2a4ma. Acesso em: 23 de jun. de 22 
3 Iantra é formada por dois triângulos que se interpenetram, um apontando para cima outro para baixo. Tradicionalmente, 
essa forma simboliza a união de Shiva e Shakti, divindades masculina e feminina, e aparece também na escultura em um 
sem-número de variações. Jung (p.324, 2016). 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  7 

 

De acordo com Jung (2016), o círculo pode ser compreendido como um símbolo da psique, 

conceito inspirado nas teorias de Platão, que o descreveu como uma esfera. Para o autor, essa forma 

geométrica tem forte ligação com a tradição cristã, por estar presente nas auréolas representadas nas 

pinturas de Cristo e dos santos. As catedrais cristãs, especialmente na Europa, apresentam mandalas 

de vidro colorido, conhecidas como rosáceas, que representam o self humano em uma dimensão 

cósmica. 

Na cultura da etnia Kaingang o círculo está presente em diversas representações, sendo uma 

das mais curiosas, as suas casas subterrâneas, figura 3. A arquitetura vernacular desse grupo era pensada 

para amenizar o rigoroso inverno do Sul do Brasil e as moradias eram escavadas na terra ou nas rochas. 

As casas circulares são também encontradas em outras culturas indígenas, como nas norte-americanas. 

 

Figura 3 - Casas circulares subterrâneas Kaingang. 

 

Fonte: Xapuri. Disponível em  https://www.xapuri.info/arqueologia/casas-subterraneas-dos-kaingang-povos- da-   

tradicao-taquara/Acesso em 16 de fev. de 22. 

Além das moradias, os Kaingangs trazem diversas referências circulares em muitos dos seus 

instrumentos e artefatos, em referência ao seu gêmeo ancestral Kainrú que tem pintura corporal 

redonda, conforme conceito ilustrado na figura 4, representando fragilidade e proximidade como o 

gênero feminino. 

 

 

 

 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  8 

 

Figura 4 - Conceito de pintura corporal Kaingang Kainrú (círculos) e Kamé (listras). 

 

Fonte: Kãgran, Santos, 2022. 

Símbolos, signos e ícones têm servido desde muito cedo como forma de comunicação para as 

mais diferentes culturas. Das pinturas rupestres na caverna paleotlítica de Lascaux aos atuais emojis, a 

utilização de sistemas simbólicos está inserida naturalmente em nosso dia a dia, agilizando e facilitando 

o nosso entendimento sobre determinadas mensagens. Os símbolos podem assumir um significado 

específico de acordo com a cultura na qual estão inseridos.  

Os círculos para os Kaingangs assumem um sentido próprio, ancestral, funcionando como 

uma assinatura social, uma identidade, uma divisão. De acordo com Silva (2002, p. 101), em pesquisa 

realizada com os Kaingangs de Nonoai, Iraí e Porto Alegre, no Rio Grande do Sul, são essas as 

características do gêmeo Kainrú, representado visualmente pelo símbolo do círculo. 

Pela análise feita por Sergio Baptista da Silva percebemos que o círculo, ponto, bola ou mancha, 

evoca aos Kaingangs um sentimento de fragilidade, leveza e feminilidade, ao passo que desperta mais 

agilidade e maleabilidade. O círculo é uma das metades cosmológicas, que ainda variam em ponto e 

círculo, que podem ser representados apenas pelo contorno ou totalmente preenchidos. Antagônico a 

ele temos o Kamé que é representado por traços e linhas retas, que também sofrem variações entre 

retos e curvos. 

Segundo o mito indígena, os gêmeos Kaingang estão sempre em relação de oposição, mas 

também de complementaridade, é como se um precisasse sempre do outro para existir. Esse conceito 

perpassa a questão sociológica e organiza e explica a existência de todos os seres na natureza e no 

universo. Em Kamé encontramos elementos que se opõem a Kainrú, suas linhas retas, que evocam 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  9 

 

força e dureza para os Kaingangs, equilibram com a leveza de Kainrú. Kamé é o guerreiro feroz, que 

com seu corpo grosso e pés grandes, simboliza o poder das batalhas. 

 

Organização social Kaingang – Kainrú e Kamé 

A organização social dos Kaingangs parte da família, que, em regra geral é monogâmica. A 

preferência matrimonial entre eles recai sobre os indivíduos da mesma etnia, assim, o homem Kaingang 

casa com a mulher Kaingang e ainda com preferências aos nascidos nas mesmas aldeias, ou postos, 

como também são chamadas as comunidades. Os Kaingangs apresentam uma divisão em duas metades 

exogâmicas associadas aos gêmeos ancestrais, Kainrú (guiados pela Lua) e Kamé (guiados pelo Sol). 

As metades exogâmicas, se opõem e ao mesmo tempo se completam. Segundo matéria de Isabella 

Amorim e Caroline Santi Pegoraro (2019) na revista Expressão, a professora de língua Kaingang 

Silvana Kaingang: “os antigos nos contavam que foi por causa da Lua e do Sol. Teve uma briga e então 

teve uma divisão. A Lua disse que ia cuidar de noite, o Sol disse que ia cuidar do dia.”                        

O discurso Kaingang é fortemente marcado pelo dualismo e pela complementaridade entre as 

metades – sol x lua; fechado x aberto; fino x grosso – e este princípio dialético marca continuamente 

essa sociedade. Conforme Silva (2002), existe entre os Kaingang uma rejeição à junção de elementos 

iguais, considerados estéreis, e a valorização da fertilidade proveniente da união de princípios opostos. 

Os desenhos que representam a cosmologia de Kainrú e Kamé são denominados de kãgrás no 

idioma Kaingang, de acordo com dicionário Kaingang – Português, da Profª. Dra. Ursula Gojte ́j 

Wiesemann. Os kãgrás são encontrados nas mais diversas interfaces, das cestarias à pintura corporal, 

assim como nos artefatos produzidos pelo tradicionalismo gaúcho. 

 

Os kãgrás da etnia Kaingang 

 Geertz (2008) entende que os símbolos sagrados sintetizam o ethos de um povo, expressando 

o tom, o caráter, a qualidade de vida, o estilo e as disposições morais e estéticas de uma comunidade e 

principalmente, a sua visa ̃o de mundo. Os desenhos Kaingang podem ocorrer em uma grande 

variedade de suportes, desde tecidos aos objetos em palha como as cestarias e em seus corpos. Para o 

homem branco os grafismos são formas estéticas e gráficas, que ornamentam determinado objeto ou 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  10 

 

interface, mas sem um significado específico. Para os indígenas, no caso dos Kaingangs, são parte de 

uma representação visual ancestral, que sintetiza a sua organização social baseada em duas metades. 

 Ainda segundo Geertz (2008), os significados só podem ser “armazenados” atrave ́s dos 

símbolos. Precisamos deles para dar sentido aos nossos rituais, para nos ajudar, de certa forma, a nos 

colocar no mundo no qual vivemos. Círculos, pontos, flechas, cruzes, triângulos, quadrados e uma 

variedade de símbolos no ajudam a sintetizar a nossa visão de mundo. Geertz (2008) expõe ainda que 

os símbolos por si só não configuram os rituais, eles precisam ser dramatizados para ganharem sentido: 

Tais símbolos religiosos, dramatizados em rituais e relatados em mitos, parecem 
resumir, de alguma maneira, pelo menos para aqueles que vibram com eles, tudo que 

se conhece sobre a forma como é o mundo, a qualidade de vida emocional que ele 

suporta, e a maneira como deve comportar- se quem está nele. [...] O nu ́mero desses 

símbolos sintetizadores é limitado em qualquer cultura e, embora em teoria se possa 
pensar que um povo poderia construir todo um sistema autônomo de valores, 

independente de qualquer referente metafísico, uma ética sem ontologia, na verdade 

ainda não encontramos tal povo (Geertz, 2008, p. 92). 

A tendência de sintetizar a visão de mundo e o ethos em algum nível é vista por Geertz (2008) 

como uma prática não necessária, mas pragmaticamente universal. No caso das etnias indígenas, essa 

é uma prática ancestral e o meio pelo qual sua história pôde ser documentada e repassada às novas 

gerações. Para esta análise, observaremos a cestaria e a pintura corporal da etnia Kaingang, 

identificando e significando alguns dos seus símbolos de acordo com a sua cosmologia identitária. 

 A cestaria é provavelmente a arte mais reconhecida dos Kaingangs pelos não indígenas, por 

estar presente em diversos locais, especialmente nas praças e grandes centros urbanos. A cestaria é um 

meio de subsistência, de manutenção de sua cultura e de vínculo dos mais jovens com a sua 

ancestralidade.  

Segundo Silva (2001, p. 169), a tipologia morfológica Kaingang para seus cestos (kre) resume-

se a três formas ba ́sicas: kre téi, kre ror e kre kõpo ́, que correspondem às expresso ̃es em português 

cesto comprido (ou longo), cesto redondo (ou baixo) e cesto quadrado. O sistema de representação 

visual dos Kaingangs atua em três níveis básicos, de acordo com Silva (2001), caracterizados pela 

bipolarização contrastante (Kainrú e Kamé), opositora e complementar, divididas em um nível 

morfológico, gráfico e espacial, que se segue: 

Um nível morfolo ́gico enfatizaria a oposição e a complementariedade entre quaisquer 

formas longas/compridas/abertas (téi) e quaisquer formas 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  11 

 

redondas/baixas/fechadas (ror), sejam elas da natureza ou oriundas do universo 

cultural; 2. um nível gráfico ressaltaria a oposição e a complementariedade entre 

quaisquer grafismos (kong-gãr) ou marcas (ra) redondos/fechados (ror) e quaisquer 

grafismos (kong-gãr) ou marcas (ra) compridos/abertos (te ́i), sejam eles da natureza 

ou originários do mundo da cultura; 3. um ni ́vel de posição e/ou espacialidade 

priorizaria a oposição e a complementariedade entre posições altas e a leste (Kame ́) 

e posições baixas e a oeste (Kainru-kré) (Silva, 2001, p. 173). 

As reflexões sobre transmissão da memória de Louis-Jean Calvet trazidas por Candau (2011) 

resume os questionamentos sobre a transmissão social em quatro perguntas, e serve de análise para a 

observação desta transmissão: o que conservar? Como conservar? Quem conservar? Como transmitir? 

Uma quinta e pertinente pergunta é adicionada por Candau: por que transmitir? Seria necessário uma 

imersão mais apurada e uma análise específica para entender por que a cestaria é tão significativa dentre 

outras expressões provavelmente esquecidas pela etnia. 

 

A pintura corporal 

Segundo Silva (2001, p. 239), a pintura corporal Kaingang não expressa gênero, apenas marca 

o pertencimento de homens e mulheres a uma das duas metades. A pintura é feita com elementos 

geométricos com marcas abertas, também chamadas de téi e marcas fechadas, chamadas de ror. Te ́i e 

ror sa ̃o os nomes das marcas (ra) ou grafismos (kong-gãr) que identificam, respectivamente, as metades 

Kainru e Kamé, concebidos como um sistema que organiza o universo Kaingang. As marcas vão além 

da dimensão social, assumindo dimensões cosmológicas dualísticas, sobre a qualidade dos seres, das 

coisas, dos objetos e do cosmo. Segundo a crença, a pintura corporal também protege os vivos dos 

espíritos dos mortos, principalmente durante os rituais. Ale ́m disso, no cemite ́rio indígena, os Kame ́ 

seriam enterrados na sua porc ̧a ̃o oeste, e os Kainrú, no seu lado leste, configurando dessa forma todo 

um conjunto de significados para os ciclos de vida e de morte. 

A pintura corporal Kaingang marca a construção identitária da etnia, diferenciando os nascidos 

para Kainrú e os nascidos para Kamé, estabelecendo posicionamentos e comportamentos.  Sobre as 

construções identitárias. Pesavento (2003) nos diz que as identidades podem dar conta dos mu ́ltiplos 

recortes sociais, sendo e ́tnicas, raciais, religiosas, eta ́rias, de gênero, de posiça ̃o social, de classe ou de 

renda, ou ainda profissionais. Para os Kaingangs, assim como para as demais etnias as identidades se 

constroem em torno de elementos de positividade e de pertencimento. A identidade deve apresentar 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  12 

 

um capital simbólico de valorac ̧a ̃o positiva, deve atrair a adesa ̃o, ir ao encontro das necessidades mais 

intri ́nsecas do ser humano de adaptar-se e ser reconhecido socialmente (Pesavento, 2003). Esse 

reconhecimento implica gratificações, na vida social e até na vida material. 

 

Os Kaingangs, a vestimenta indígena e o tradicionalismo gaúcho 

Os indígenas do Sul do Brasil são notoriamente diferentes dos indígenas do restante do país 

em cultura, vestimentas, hábitos, rituais e simbologias. A vestimenta foi um ponto a ser observado 

neste estudo por trazer diversas referências dessas diferenças, quer pelo clima da região, quer pelos 

efeitos do processo imigratório.  Em um estudo inicial para essa pesquisa procuramos referências da 

vestimenta indígena em diversas épocas e territórios, mais especialmente no Sul do Brasil, usando, para 

tal, os textos e ilustrações da escritora Véra Stedile Zattera (1999), no qual, segundo a autora, o chiripá 

(ver figuras 5 e 6), que em espanhol significa “coisa sem valor”, que se trata de um tecido em algodão 

enrolado e preso ao corpo, foi a primeira peça de roupa a ser usada pelos indígenas, introduzida pelos 

imigrantes espanhóis. Começava aí um intercâmbio entre a cultura indígena e não indígena, com uma 

peça de roupa que mais tarde seria fortemente associada ao traje tradicional da cultura gaúcha. 

Figura 5 - Chiripá. “Indígena do Rio Grande do Sul – O chiripa tipo saia”. Vasco Machado, 1988. 

Fonte: Cone Sul, Adereços Indígenas e Vestuário Tradicional. Zattera, 1995 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  13 

 

Figura 6 - Chiripá, vestimenta tradicional gaúcha. 

 

Fonte: Gaúcho, Vestuário Tradicional. Zattera, 1999. 

 

Antes do chiripá, as informações diversas encontradas sobre a vestimenta dos indígenas em 

tempos passados indicam uma nudez quase completa para os homens, com exceção de algumas peças, 

geralmente as camisas (tipoy), que eram adquiridas através de trocas entre outras etnias; as mulheres 

cobriam-se dos peitos para baixo com uma espécie de pala de fibras naturais por elas tecidas, deixando 

livres os ombros; na cabeça usavam uma manta semelhante a usada no corpo. Diferentemente de 

outras etnias, como comumente vemos em outros grupos indígenas, os Kaingangs não usavam muitos 

adornos em suas vestimentas, como penas, os conhecidos cocares, cintos e pulseiras. Os produtos 

produzidos pelos povos não originários exerciam um certo fascínio nos indígenas: roupas, armas, 

calçados eram objetos de troca e produziam interesse que gerava interação entre esses dois povos. A 

adesão ao uso do vestuário não indígena pode ser considerada como exemplo de aceitação externa, 

resultante da influência missionária a quase todos os aspectos de sua cultura. 

As transformações sofridas pelos indígenas pelo contato com os jesuítas e ibéricos mudou 

consideravelmente a sua forma de vestir, mas não completamente. Os indígenas se miscigenaram, mas 

mantiveram características de sua etnia. De acordo com Zattera (1999) alguns indígenas 

arregimentados pela Capitania para servirem como soldados levavam consigo um uniforme, mas 

permaneciam descalços e de cabelos longos. Zattera (1999) também nos diz que esse processo era uma 

busca dos indígenas por um traje que se adaptasse a sua nova rotina:  

Ao mesmo que mantinham contato com os jesuítas, os índios começavam a conviver 
com os ibéricos que traziam sua maneira de vestir da Europa ou do centro do país. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  14 

 

Assim, os indígenas, inicialmente a pé, depois cavaleiros e changadores, procuravam 
um traje que se adaptasse ao seu novo modo de vida e ao seu gosto. Sua indumentária 
foi-se modificando através do contato com esses europeus (Zattera, 1999, p. 62). 

O clima extremo e os ventos do Sul obrigavam os indígenas a criar diversas formas de se 

adaptarem, e um desses artefatos de adaptação foi uma espécie de manta chamada de cayapi (ou caipi), 

que era uma indumentária de couro que lhes servia de vestimenta, mas também de leito nas épocas 

mais frias. O clima e o constante contato com outras culturas moldaram muitos dos hábitos dos povos 

indígenas do Sul e consideravelmente a sua vestimenta, não ao ponto de modificá-los totalmente, mas 

criavam assim possibilidades de adaptação ao frio e às novas formas de trabalho. 

Ao citar o movimento tradicionalista, poucas são as citações ao povo indígena Kaingang na 

literatura tradicionalista gaúcha; em muitas, eles sequer são citados e, quando são, utiliza-se muitas 

vezes o termo “autóctones” ou similar para uma definição homogeneizada desses povos. Assim, 

percebe-se então um abafamento proposital às manifestações dessa etnia, sendo que, culturalmente e 

graficamente, são muitas as referências nas indumentárias tradicionais advindas desses povos. Parte 

desse fenômeno se explica pelo fato de que a economia sulina pastoril se apropriou dos trabalhadores 

escravizados – os “cativos campeiros” –, que até praticamente a Abolic ̧a ̃o da Escravatura (1888 eram 

principalmente indígenas e negros, os quais tiveram muitos dos seus hábitos incorporados à cultura 

gaúcha. Assim, os grafismos dos povos indígenas, utilizados até hoje pelo movimento, são vistos como 

livre propriedade dos não indígenas, podendo ser utilizados sem nenhum tipo de menção ou referência. 

Segundo o historiador e jornalista Tau Golin (2008), a criação do tradicionalismo trouxe 

consigo uma série de normas e princípios expressos na Carta de Princípios (1961) e o Manual do 

Tradicionalista. Golin (2008) destaca que ao Rio Grande do Sul multicultural e rebelde foi imposto um 

dogma de caráter saneador, com forte tendência à supressão da diversidade. Curiosamente, os hábitos 

e signos dessas diversidades eram incorporados aos movimentos, como foi o caso da cultura Kaingang 

e demais etnias. Assim, tudo que era diferente à lógica tradicionalista deveria ser “aculturado”, ou 

melhor dizendo, “apropriado”.  

O tradicionalismo é um sistema político/filosófico, que coloca a tradição como critério e regra, 

que procura manter uma sociedade em equilíbrio através dos conceitos que lhe deram origem, 

estabelecendo conjuntos de hábitos e tendências. Balandier (1976) apresenta três tipos de 

tradicionalismo:  



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  15 

 

O “tradicionalismo fundamental”, que objetiva a manutenção fiel dos valores; o 

“pseudotradicionalismo”, que é uma tradição remodelada por ocasião de grandes e profundas 

mudanças; e o “tradicionalismo formal”, que preserva as formas, mas altera os conteúdos. Para 

Balandier (1976), “fazer de acordo com a tradição” pode significar tanto preservá-la sem alterações 

substanciais quanto adaptá-la ou recriá-la. 

Visto isso, podemos dizer que o tradicionalismo gaúcho perpassa pelas três modalidades 

apontadas por Balandier, na qual há a manutenção de valores, a tradição remodelada e a manutenção 

de conteúdos que foram modificados.  

Quanto ao folclore, enquanto manifestação da arte popular, o tradicionalismo desapropria-o e, 

segundo Golin (1983, p. 90 apud Bertussi 2013) “a estratificação dos fatos folclóricos mantidos, por 

esse movimento regionalista, se baseia na manutenção de somente aqueles que foram presenciados 

antigamente nas estâncias”, desprezando assim as manifestações atuais, em favor do passado, e 

excluindo culturas de outras etnias, como e ́ o caso da africana, indígena, entre outras. 

Podemos perceber a contribuição da cultura indígena na indumentária tradicional gaúcha, que 

“bebe” também em outras fontes, mas apropria-se fortemente do grafismo da destes povos, ao ponto 

de quase não existir outro tipo de desenho nas superfícies desses artefatos. Conforme exposto por 

Golin, percebemos que a origem indígena, especialmente do grafismo, foi desprezada. 

O movimento tradicionalista utiliza vastamente esses desenhos, mas os desconhece quase que 

completamente, conforme observado em visita realizada em novembro de 2021 a uma loja pilchas na 

cidade de Caxias do Sul/RS, onde foram observados mais de 30 itens que utilizam os grafismos 

indígenas. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  16 

 

Figura 7 – painel de fotos de produtos com grafismo Kaingang, lojas de pilchas gaúchas, Caxias do Sul. 

 

Fonte: o autor 

Na imagem acima (figura 7) pode-se observar uma variedade de produtos que utilizam os 

grafismos indígenas, mas há um desconhecimento quase que total da origem desses desenhos pelos 

consumidores. Em conversa com a proprietária da loja, ela mesma tinha conhecimento apenas de um 

item de origem indígena, que era a cuia de mate. Sobre os desenhos, pensava ela serem de origem 

tradicionalista, e não indígena. Questionada se os clientes sabiam da origem dos desenhos, ela disse 

que eles também não tinham conhecimento. Aqui podemos perceber parte do apagamento sofrido 

pela etnia Kaingang, e dos indígenas de maneira geral.  

Na grande maioria das vezes, os desenhos são reproduzidos tal e qual foram criados. Muitos 

leigos, por não conhecerem a sua verdadeira origem, podem até pensar que estes desenhos são do 

tradicionalismo, criados pelo movimento. Não só o tradicionalismo gaúcho faz uso dos grafismos 

indígenas, são diversas as representações que tomam “emprestado” essas figuras e se inspiram na 

cultura dos povos indígenas por todo o Brasil. 

Quando esse evento, ao qual denominamos anteriormente de “empréstimo”, acontece, 

podemos configurá-lo como uma forma de “apropriação cultural”. Mas este não é um fato isolado ou 

exclusivo da cultura indígena, entre tantas outras apropriações, a moda, em movimentos recentes, se 

apropriou dos turbantes com estampas étnicas, tradicionalmente associados à cultura africana. Assim, 

nesta ação de apropriação, a beleza estética é reproduzida, mas o objeto em si é esvaziado do seu 

sentido original. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  17 

 

O caso Havaianas 

 Ao falar dos povos indígenas, seja no Rio Grande do Sul ou de qualquer outra parte do Brasil, 

não podemos deixar de lembrar os diversos casos de apropriação cultural que vemos com frequência 

nos meios de comunicação e redes sociais. Um dos casos mais famosos, é o da fabricante de sandálias 

Havaianas que em julho de 2014 usou de forma “ilegal” os grafismos do povo Yawalapiti4, conforme 

figura 8. 

Figura 8 - Havaianas Tribos. 

                       

Fonte: Amazônia.org.br. 

De acordo com a agência de publicidade Almap BBDO, que atendia o grupo Alpargatas 

(empresa proprietária da marca Havaianas) na época, a empresa obteve o “direito de uso e reprodução 

de grafismos coletivos do povo Yawalapiti, para a produção de 10.000 kits promocionais de sandálias 

do projeto Havaianas Tribos, a serem distribuídos gratuitamente em campanha e ação específica”. Mas, 

a pessoa que assinou o contrato com a Alpargatas, embora pertencesse à etnia Yawalapiti, não era o 

chefe do grupo. 

Este caso nos remete um questionamento: “mas afinal, quem tem o poder de autorizar a 

reprodução de um desenho: o autor, uma etnia ou uma comunidade? Segundo Andreia de Andrade 

                                                
4 Os Yawalapiti ou Iaualapitis são um grupo indígena que habita o estado do Mato Grosso, mais precisamente o sul 
do Parque Indígena do Xingu. Disponível em < https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Yawalapiti>. Acesso em 15 de 
jun. de 2021. 

 

 

 

 

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Mato_Grosso


 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  18 

 

Gomes, advogada especialista em propriedade intelectual em reportagem para o jornal El País: “o 

direito autoral indígena é um direito coletivo da própria etnia”. Ela ainda afirma que em casos que 

envolvem elementos comuns a mais de uma etnia, eles teriam de pedir a autorização do chefe de todas 

as etnias envolvidas naquela criação. Segundo o indígena que autorizou o uso das imagens “ele não 

sabia que precisava pedir autorização porque o desenho era dele, a pintura era dele”, mas na 

comunidade, eles decidem em conjunto. 

Os grafismos da etnia Kaingang são utilizados há décadas pelo movimento tradicionalista 

gaúcho, mas diferentemente do caso Havaianas, citado anteriormente, não há um controle pelo uso de 

tais grafismos. Parece que há, por parte da sociedade em geral, uma “licença” para esta apropriação, 

por se tratarem os Kaingangs de uma etnia vista como inferiorizada, sendo assim, passível de 

apropriação. Nessa discussão, não estão inclusas apenas questões estéticas ou históricas, há, por parte 

daqueles que reproduzem estas formas, significativos ganhos econômicos. Uma superfície estampada 

é geralmente mais cara do que uma superfície em branco, assim, uma imagem é um forte argumento 

de venda.  Outro ponto de discussão não é a forma literal de como é feita apropriação em si, mas a 

falta de conhecimento sobre os significados, como observado por Lisandra Barbosa Macedo Pinheiro: 

Não é o ato de usar turbante que ofendem esses grupos, mas o fato de usar o turbante 
sem ter consciência de que para muitas comunidades o significado do turbante se 

mostra para além da estética, possuindo um valor simbo ́lico no âmbito da 
religiosidade, de crença ou de posição social dentro dessas comunidades. E mais 

ofensivo ainda é utilizar-se desse símbolo para fins econômicos, como mercadoria 

ou valor de troca, dentro da lo ́gica capitalista de inovac ̧ão de produtos, surgimento 
de modas ou objetos de consumo que alimentam e empoderam o referido sistema. 
(Pinheiro, 2015, p. 8). 

Atualmente os questionamentos sobre apropriação cultural estão relacionados em maior parte 

ao consumo da cultura, por trazer interfaces mais visíveis de pertencimento. Quando um símbolo de 

um povo ou etnia, visto como inferior, é tomado pelo outro dito dominante, isso se torna uma relação 

de privilégio de uma cultura em relação à outra. Essa prática deixa de lado os rituais, a história e tornam 

invisíveis as lutas de determinado povo. 

Quando falamos em apropriação cultural não podemos deixar de mencionar o etnocentrismo, 

o racismo e as suas relações com o capitalismo. A vestimenta imposta aos indígenas do Sul pelos 

missionários e ibéricos pode ser visto como um episódio de etnocentrismo, pois estes eram mais bem 

vistos pelos colonizadores ao se vestirem como eles, ao invés das suas tradicionais indumentárias. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  19 

 

O etnocentrismo e a apropriação cultural  

O etnocentrismo é uma visão, um ponto de vista, tido por uma determinada sociedade que 

assume uma posição de superioridade em detrimento de outras que são vistas como “bárbaras”. 

Segundo Laraia (1986), o pensamento etnocêntrico é um fenômeno universal, visto até em 

comunidades remotas, como os Cheyenes:  

Os Cheyene, índios das planícies norte-americanas, se autodenominavam "os entes 
humanos": os Akuáwa, grupo Tupi do Sul do Pará, consideram-se "os homens": os 
esquimós também se denominam "os homens", da mesma forma que os Navajo se 
intitulavam "o povo". [...] Tais crenças contêm o germe do racismo, da intolerância, 
e, frequentemente, são utilizadas para justificar a violência praticada contra os outros. 
(Laraia, 1986, p. 73). 

O fato de que o homem vê o mundo através de sua cultura tem como consequência a 

propensão em considerar o seu modo de vida o mais correto (Laraia, 1986). O ponto de vista 

etnocêntrico resulta em apreciações negativas dos padrões culturais de povos diferentes. Práticas de 

outros sistemas culturais são vistas como absurdas, deprimentes, imorais e exóticas e, portanto, 

precisam de interferência, para serem modificadas ou “civilizadas”. Mas o que vemos acontecer 

comumente nesses processos de aculturação, é o que chamamos de apropriação cultural, pela cultura 

dita dominante. O etnocentrismo tenta impor os seus hábitos e costumes, mas, ao passo que impõe a 

sua cultura, inevitavelmente também incorpora hábitos da cultura dominada, mesmo que não 

assumidamente e esse “não assumir” configura-se muitas vezes por apropriação. 

Hoje em dia é comum nos depararmos com o termo apropriação cultural. Temos visto na 

mídia diversas críticas a forma que a cultura branca se apropria de alguns movimentos populares 

pertencentes à cultura negra, indígena, entre outras. E, quando o assunto é “Brasil”, são muitas as 

referências para a música, a moda e o design, áreas que com frequência revisitam produções de outras 

etnias. Movimentos como o funk, o samba, o carnaval e até as nossas favelas são facilmente 

encontrados em criações de grandes marcas mundo afora. Um exemplo famoso de apropriação que 

causou muitas críticas foi feito pela marca francesa Givenchy em 2014, quando estampou em algumas 

peças de sua coleção a palavra “favela”, em referência direta às favelas brasileiras.  

Grifes como a francesa Givenchy e as italianas Prada e Dolce Gabbana estão frequentemente 

envolvidas em episódios de apropriação. Em 2020 a Prada lançou uma sandália de couro trançado 

(figura 9) similar aos modelos criados no Nordeste do Brasil, o calçado logo virou alvo de acusações 

de apropriação cultural pelo design e pelo material utilizado. Mas não era só isso, a crítica, assim como 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  20 

 

no caso da Givenchy, era também o valor: por volta de R$ 4,4 mil, bem diferente do valor das sandálias 

encontradas nas feiras populares no Nordeste do Brasil, que custam por volta de R$ 15. Internautas 

brasileiros se posicionaram sobre o assunto e protestaram em postagens da grife nas redes sociais. Um 

dos comentários feitos ao projeto da marca foi “Isso é produzido no nordeste do Brasil. Não é Prada, 

é apropriação cultural”. 

Figura 9 - Sandália de couro trançado Prada, 2020. 

 

Fonte: Bahia Notícias. Disponível em: https://www.bahianoticias.com.br/cultura/noticia/38038-grife-italiana-vende-
sandalia-nordestina-a-r-4-mil-e-sofre-criticas-por-apropriacao.html. Acesso em 12 de fev. 2022 

No centro desses debates geralmente encontramos a cultura negra e pouco se fala na 

apropriação cultural sofrida pelas etnias indígenas do Brasil, que é tão frequente. Por se tratar de povos 

que historicamente têm menos acesso e menos espaço na sociedade e nas mídias, marcas, projetos e 

empresas comumente usam seus padrões sem repercussões ou protestos, salvo alguns casos. No caso 

do tradicionalismo gaúcho, essa apropriação acontece de forma silenciosa, podendo-se dizer que é 

socialmente permitida.  

Roger Chartier (1987) percebe o termo apropriação cultural como uma forma de resistência 

perante a imposição de uma cultura dominante, principalmente ao que se refere ao consumo cultural. 

Já de acordo com Bordieu (1989), a distinção das práticas culturais se define, pelos gostos e prefere ̂ncias 

que não se constituem de forma isolada, estando diretamente associada a ̀ lógica de cada grupo, e se 

tornando um fator de definic ̧ão de uma identidade coletiva. Alguns padrões e motivos realmente 

existem apenas em determinadas culturas, como os produzidos pela etnia Kaingang e utilizados pelo 

movimento tradicionalista, associados à lógica de grupo mencionada por Bourdieu. Uma das questões 

centrais desse debate é determinar quem pode utilizar um produto cultural de um grupo sem que isso 

seja visto como apropriação cultural. Os críticos contrários, segundo descrito por Pinheiro (2015), 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  21 

 

acusam aqueles que rejeitam a apropriação.  Aqueles que na ̃o aceitam a apropriac ̧a ̃o cultural indevida, 

promovem um retrocesso e apontam um pensamento conservador, ao entender que uma determinada 

pra ́tica cultural só deve ser exercida pelo grupo que o legitima (Pinheiro, 2015, p. 2). 

De fato, o tema é prismático e sobre ele discorrem diversas interpretações. Chartier (1987, p. 

28) versa sobre apropriação como formas diferenciadas de interpretação e que para entendermos estes 

enraizamentos seria necessário termos conhecimento do espaço próprio das práticas culturais. Ainda 

sob o pensamento de Chartier (1987), a apropriação é entendida como parte de uma história social das 

interpretações, relacionada às suas determinações fundamentais — sociais, institucionais e culturais — 

e inscrita nas práticas específicas que as originam, assim entendemos pelo pensamento de Roger 

Chartier que a interpretação sobre estas práticas de apropriação requer uma construção de sentido mais 

ampla, logo, relaciona-se a ̀ pluralidade de compreensões, de interpretações e, consequentemente, de 

empregos.   

Sempre ouvimos falar sobre a apropriação cultural, mas quase sempre de forma negativa. A 

apropriação sempre esteve presente em nossa sociedade, mas muitas vezes atuando de forma positiva 

também, disseminando uma determinada cultura em outro lugar. Entre alguns casos podemos citar as 

festas juninas, que são culturalmente tradicionais na região Nordeste, mas que durante o mês de junho, 

as regiões Sul e Sudeste também comemoram as festividades, promovendo a cultura, a música e a 

comida da região Nordeste. Provavelmente muitos desconhecem os motivos destas festas, e esse é o 

mote principal do debate sobre apropriação 

 

Considerações Finais  

Vivemos em um país multiétnico com uma rica diversidade cultural, visual e simbólica. Apesar 

de toda a diversidade, o comportamento etnocêntrico da nossa sociedade é frequente. As etnias no 

Brasil se chocam e se movimentam em direções muitas vezes antagônicas, fruto de anos de 

comportamentos eugenistas, amparados por movimentos eurocêntricos que perduram e são 

incentivados. A cultura dos povos indígenas brasileiros ainda desperta curiosidade e estranheza aos 

não indígenas, fomentando debates arraigados de estereótipos, o que ainda gera conflitos. Apesar de 

tudo, a contribuição desses povos para a construção da nossa identidade nacional, bem como a 

formação da nossa cultura, é inegável. Ao observarmos suas contribuições imagéticas, encontramos 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  22 

 

diversas referências nas interfaces gráficas utilizadas pelo movimento tradicionalista gaúcho e o quase 

total desconhecimento dos não indígenas sobre a origem destes desenhos. A indústria, a moda, o 

design e a mídia em geral, entre outros setores, têm desde muito tempo se apropriado dessas narrativas 

visuais, explorando-as sem o menor sentido, sem explicar de quem são e o que representam. Os povos 

indígenas ainda hoje passam por movimentos de extermínio físico, territorial e principalmente cultural. 

Muito de seus hábitos foram incorporados pela sociedade; muitos de seus desenhos são largamente 

reproduzidos, mas há um consentimento por parte da população que produções da cultura indígena 

podem ser tomadas, modificadas e vendidas. O movimento tradicionalista há anos faz uso dos 

grafismos indígenas do Rio Grande do Sul, caracterizando não só o abafamento dessa cultura como a 

apropriação de seus manifestos. 

 

Referências bibliográficas 

AMORIM, Isabella; PEGORARO, Caroline Santi. Expressão: revista-laboratório do curso de 
Jornalismo da Universidade de Caxias do Sul. Caxias do Sul, RS, 2019. 

BALANDIER, Georges. As Dinâmicas Sociais - Sentido e Poder. São Paulo: Difel, 1976. 

BECKER, ítalas Irene Basile. O índio Kaingang no rio grande do sul. Pesquisas Antropologia, nº 
29, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo RS, 1976. 

BOURDIEU, P. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989 

CANDAU, Joel. Memória e Identidade. São Paulo: Contexto, 2011. 

CAVALCANTE, Ana Luisa B. Lustosa; ROSSATO, Jaqueline; PEREIRA, Francisco Anto ̂nio Fialho; 

PERASSI, Richard Luis de Souza. A iconografia em comunidades indi ́genas. Projética, Londrina, 
PR, v. 4, n.2. p. 09-28, jul/dez. 2013. 

CHARTIER, Roger. A história cultural – entre práticas e representações. Lisboa: Difel, 1987. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das Culturas. 1ª edição, 13ª reimpressão - Rio de Janeiro: LTC, 
2008. 

GOLIN, Tau. O “Estado-Marca” E A Identidade Gentílica Pilchada. Academia.edu, 2008. 
Disponível em: 
https://www.academia.edu/29729252/O_estadomarca_e_a_identidade_gent%C3%ADlica_pilchada
. Acesso em 16 jul. 2021. 

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. 3ª especial. Rio de Janeiro: HarperCollins Brasil, 
2016. 

LARAIA, Roque de Barros. Cultura, um conceito antropológico. Rio de Janeiro: Zafar, 1986. 

MARIUZZO, Patrícia. Artesanato pan-étnico atende demanda por produtos exóticos. Sociedade 
Brasileira para o Progresso da Ciência. Cienc. Cult. vol.65 no.4 São Paulo, 2013. 



 

 
 Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43  23 

 

MAUSS, Marcel. Divisions et proportions de la sociologies. Annee socwlogique, nova serie, 2 (1927), 
texto retomado in Marcel Mauss, Oeuvres, III, Cohesion sociale et divisions de la sodologis, Paris, 
Minuit, 1969, pp. 178-245, citac.ao p. 210.  

MOREIRA, Altamir. A iconografia em revisa ̃o. Contemporânea, PPGART/UFSM. Santa Maria – 
RS. 2018. 

PANOFSKY, Erwin. Iconografia e iconologia. In: PANOFSKY, Erwin. O significado nas artes 

visuais. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & História Cultural. 3ª edição. Belo Horizonte: Autêntica, 
2003. 

PINHEIRO, Lisandra Barbosa Macedo. Negritude, apropriac ̧ão cultural e a “crise conceitual” das 
identidades na modernidade. XXVIII Simpósio Nacional de História. Lugares dos Historiadores 
Velhos e Novos Desafios. Florianópolis – SC. Jul. 2015. 

SANTOS, Francisco Ailton dos. Kãgran: o ensino da temática indígena nas escolas e os 
Kaingangs do Rio Grande do Sul. Caxias do Sul, RS, 2022. 

SILVA, Sergio Baptista da. Dualismo e cosmologia Kaingang: o xamã e o domínio da floresta. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/ha/a/YPFRvPpqwtFFpGT9pNqttMm/?lang=pt#. Acesso 
em 14 jul. 2021. 

SILVA, Sergio Baptista Da. Etnoarqueologia dos grafismos Kaingang: um modelo para a 

compreensa ̃o das sociedades Proto-Je ̂ meridionais. Universidade De Sa ̃o Paulo Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas Departamento de Antropologia Programa de Po ́s-graduaça ̃o em 

Antropologia Social. Sa ̃o Paulo -SP, junho de 2002.  

WIESEMANN, Ursula Gojtéj. Dicionário Kaingang – português / Português – Kaingang. 2ª 
edição. Curitiba, 2011. 

ZATTERA, Véra Beatriz Stedile. Conesul:  adereços indígenas e vestuário tradicional = adornos 
indigenas y vestuari tradicional = native ornaments and traditional dress. Caxias do Sul, RS: VSZ, 1999. 


