
 

1 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

A cruzada ultramontana contra o regalismo do Estado 
e o “jesuitismo” maçom, no contexto da Questão 

Religiosa (1872-1875)1 
 

The ultramontane crusade against State regalism and Masonic 
'Jesuitism,' in the context of the Religious Question (1872–1875) 

 
Ana Rosa Cloclet da Silva 

Doutora em História (UNICAMP) 
Professora na Pontifícia Universidade Católica de Campinas (PUC-Campinas) 

anacloclet@gmail.com 
 

Maria Gabriela Rodrigues de Alcantara 
Graduanda em História  

Pontifícia Universidade Católica de Campinas (PUC-Campinas) 
mariagabrieladealcantara@gmail.com 

 
Recebido: 01/07/2025 
Aprovado: 03/01/2026 
 
Resumo: O artigo analisa a atuação do bispo Dom Vital no contexto da Questão Religiosa (1872-
1875), com ênfase em sua cruzada ultramontana contra a maçonaria no Brasil. A partir de sua Carta 
Pastoral de 1873 e da Instrução Pastoral de 1875, busca compreender como Dom Vital mobilizou 
uma linguagem marcada por metáforas religiosas e condenações doutrinais para combater a presença 
da maçonaria entre os fiéis católicos e defender a autoridade eclesiástica diante das prerrogativas do 
Estado regalista. Considerando o discurso como espaço de conflito ideológico, investiga os efeitos de 
sentido produzidos por Dom Vital ao representar a maçonaria como inimiga da fé e da ordem social. 
Ao mesmo tempo que evidenciam a instrumentalização de documentos pontifícios, da tradição 
católica e de polêmicas envolvendo a maçonaria no contexto europeu, os documentos analisados 
lançam luz sobre as tensões entre Igreja e Estado no Brasil, bem como sobre questões locais, como 
fora o caso da Revolta do Quebra-Quilos. O justifica exercitar a perspectiva metodológica dos jogos 
de escala, por meio da qual a Questão Religiosa é reinscrita nas dinâmicas globais do catolicismo 
oitocentista. 
 

Palavras-chave: ultramontanismo; maçonaria; Questão Religiosa  
 
Abstract: This article analyzes the actions of Bishop Dom Vital in the context of the Religious 
Question (1872-1875), with emphasis on his ultramontane crusade against Freemasonry in Brazil. 
Based on his Pastoral Letter of 1873 and the Pastoral Instruction of 1875, intends to understand how 
Dom Vital mobilized a language marked by religious metaphors and doctrinal condemnations to 
combat the presence of Freemasonry among Catholic believers and defend ecclesiastical authority 

                                                
1 Pesquisa financiada pelo Programa Institucional de Bolsas de Iniciação Científica (PIBIC), do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq). 



 

2 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

against the prerogatives of the regalist State. Considering discourse as an arena of ideological conflict, 
this study examines the impact of the meanings created by Dom Vital in his representation of 
Freemasonry as an adversary of faith and social order. While highlighting the instrumentalisation of 
pontifical documents and Catholic tradition, as well as controversies involving Freemasonry, in the 
European context, the analysed documents shed light on the tensions between the Church and the 
State in Brazil, as well as on local issues such as the Quebra-Quilos Revolt. It justifies exercising the 
methodological perspective of scale games, through which the Religious Question is reinscribed in the 
global dynamics of nineteenth-century Catholicism. 
 
Keywords: ultramontanism; freemasonry; religious question  
 

O estudo do catolicismo na contemporaneidade envolve um debate conceitual e teórico que, 

inevitavelmente, procura interpretar as respostas da Igreja às transformações desencadeadas – ou, ao 

menos, intensificadas – pela Revolução Francesa (1789). Este evento de inegáveis proporções 

acentuou a oposição entre o espiritual e o secular, que esteve na origem do sentido canônico e político-

jurídico do conceito de secularização2.  

Desde então, acelerou-se a perda do poder temporal da Igreja católica diante da emergência 

de Estados nacionais pautados em uma legitimidade de natureza constitucional, os quais buscaram se 

impor como entidades organizadoras das comunidades políticas emergentes, como referentes de uma 

moralidade cívica, fazendo coincidir uma dada configuração territorial a uma ideia de nação e a uma 

identidade de mesmo tipo.3 Simultaneamente, catalisado pelo liberalismo, que pôs em evidência a 

autonomia do sujeito e a liberdade de consciência, o processo de secularização acarretou uma profunda 

reconfiguração do papel da Igreja na formação dos espaços públicos na Europa ocidental, bem como 

a perda da sua capacidade normativa e formadora das consciências. 

Se nos três séculos anteriores a Igreja católica buscou  preservar sua autonomia institucional 

frente ao surgimento dos Estados modernos, adaptando-se à organização de “tipo confessional” com 

“igrejas” nacionais que coincidiam com os territórios dos Estados e eram controladas por seus 

                                                
2 Fora dos muros da Igreja, o conceito de secularização comportou uma conotação político-jurídica desde a Paz de 

Westfália (1648), referindo-se ao processo jurídico de expropriação de posses e confisco de bens eclesiásticos pelos Estados 

modernos. Sobre este sentido histórico do termo, diversos autores concordam que não há como tergiversar, sendo esta a 

acepção originalmente presente na obra de Max Weber (PIERUCCI, 1998). 
3 Esta “congruência” entre unidade política e unidade nacional, que Hobsbawm denomina “princípio da nacionalidade” 

(1990), não eliminou o lugar do religioso diante de outras referências culturais na ideologia nacionalista. Como ressalta 

Haupt (2008, p. 77-78), na própria Europa ocidental não se pode ignorar “a complexidade das constelações e das evoluções 

históricas que se caracterizam por sobreposições de tendências, relações entre essas, fusão ou repulsão parcial”.  



 

3 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

governos4, “no contexto do liberalismo, do constitucionalismo e da democracia no século XIX”, as 

tensões e conflitos entre a Igreja e os Estados persistiram e, em certo sentido, intensificaram-se 

mediante a resposta intransigente da Santa Sé aos avanços da secularização. (SILVA; SANTIROCCHI, 

2020) 

Esta resposta implicou a reabilitação do que o historiador Paolo Prodi (2010) denomina 

"paradigma tridentino": uma espécie de projeto de longa duração, por meio do qual o magistério 

procurou estabelecer e fortalecer uma soberania paralela e universal, através de um corpo eclesiástico 

supranacional e supraestatal, colocando-se em disputa com os Estados nos assuntos eclesiásticos5. 

Este paradigma encontrou seu apogeu durante o pontificado de Pio IX (1848-1878), orientando dois 

documentos por ele publicados em dezembro de 1864: a Encíclica Quanta Cura e seu anexo, o Syllabus 

errorum, que listava oitenta supostos "erros” da modernidade, incluindo: o racionalismo, o 

protestantismo, a maçonaria e todas as formas de liberalismo. 

Assim, a partir da reivindicação do patrimônio legado pelos séculos anteriores, a Igreja romana 

reformulou suas estratégias de universalização do catolicismo, em um contexto marcado por 

aceleradas transformações, que colocavam em xeque sua influência em nível dos Estados e sua tutela 

sobre as sociedades. E tratou de fazê-lo no duplo sentido assumido pela secularização: o canônico-

jurídico – mediante o qual a Igreja católica continuou resistindo à perda de seu poder temporal, 

agravada no contexto da unificação dos reinos italianos (1861-1870) – e o histórico-filosófico6, visando 

conter a aceleração do tempo histórico, por meio da reivindicação da tradição de fidelidade 

                                                
4 Processo este que Carlo Fantappiè identifica à adoção pela Igreja Católica de uma racionalização interna de seu sistema 
normativo, paralelo às codificações civis dos Estados nacionais. Segundo este autor, para seguir com a universalização do 
catolicismo, mantendo a unidade da orbis católica na cúria romana, a Igreja teria se valido de três estratégias fundamentais: 
a normatização, a comunicação e a flexibilização (FANTAPPIÈ, 2020). 
5 Na formulação de Prodi, este paradigma se refere a uma espécie de moldura temporal, que remonta ao Concílio de Trento 

(1545-1563), e segue até o Concílio Vaticano II (1963-1965). Essa “época da História da Igreja”, marcada pela afirmação 

da autoridade hierárquica e do primado papal, pela consolidação do sistema sacramental, a disciplina canônica e o controle 

sobre a consciência dos fiéis, teria levado a um processo de modernização da própria instituição, que ao se institucionalizar 

e se diferenciar do poder político, abriu caminho para a laicização do direito, da moral e da política. Assim, como as igrejas 

reformadas protestantes, ou os estados do Antigo Regime, ela também teria elaborado uma proposta/resposta às 

transformações surgidas com a modernidade (PRODI, 2010, p. 20, apud SANTIROCCHI, 2017). 
6 Segundo Koselleck, desde a Revolução Francesa, a secularização assume um sentido histórico-filosófico, em que os 

esquemas interpretativos do mundo passaram a ser submetidos ao imperativo da “temporalização”. Categoria que traduz 

a mudança subjetiva na percepção do tempo, característica da modernidade: um tempo acelerado, ditado por processos 

inerentes ao mundo – em nível político, tecnológico, demográfico – que se autonomizou em relação às expectativas 

escatológicas cristãs (KOSELLECK, 2014, p. 182-183). 



 

4 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

incondicional à Igreja, de sua independência em relação ao poder secular, bem como do seu direito de 

regular a conduta privada e pública. 

No século XIX, a intransigência católica encontrou “um dinamismo incomparável no 

ultramontanismo” (Rémond, 2001, p. 107): tendência que passou a designar “uma série de atitudes da 

Igreja Católica, em reação a algumas correntes teológicas e eclesiásticas, ao regalismo dos Estados 

católicos, às novas tendências políticas desenvolvidas após a Revolução Francesa e à secularização da 

sociedade” (Santirocchi, 2010, p. 24), referindo-se àqueles católicos que se colocavam em defesa do 

modelo curialista e da infalibilidade do Sumo Pontíficie em assuntos eclesiásticos.7 

O Brasil integra este cenário, com características próprias, mas sempre atreladas às dinâmicas 

globais do catolicismo oitocentista. Neste país, o embate entre o Trono e o Altar e, de modo mais 

amplo, a cruzada ultramontana contra os supostos “erros modernos”, tiveram como pano de fundo o 

regime do padroado, herdado da monarquia ibérica e reconfigurado como um direito constitucional 

do poder executivo, a partir da independência8. Nestes termos, o Art. 102 da Carta Constitucional de 

1824 conferia ao Imperador prerrogativas sobre assuntos eclesiásticos, tais como nomeações de 

bispos, atribuição de benefícios e o Beneplácito para bulas e documentos papais. Em contrapartida, 

pelo Art. 5 da mesma Constituição, o catolicismo se preservava como a religião oficial do Estado. 

Estes dispositivos constitucionais delinearam uma relação ao mesmo tempo conflitiva e colaborativa 

entre ambos os poderes.  

Durante toda a primeira metade do século XIX, sustentado pela hegemonia política galgada 

por representantes do clero regalista, herdeiro do reformismo pombalino, o padroado constitucional 

provocou tensões diplomáticas entre o Estado brasileiro e a Santa Sé (SILVA; SANTIROCCHI, 

2024). Em defesa de um Estado soberano e de uma Igreja nacional, a representação majoritária de 

clérigos regalistas na Câmara dos Deputados barrou, de certa forma, a intervenção da Santa Sé nos 

                                                
7 Apesar desta generalização observada pelo conceito de ultramontanismo, “a palavra ultramontano deriva do latim, 
ultramontes, que significa “para além dos montes”, isto é, dos Alpes.”  Sua origem, deriva da linguagem eclesiástica 
medieval que denominava todos os Papas não italianos. No século XVIII, o conceito passou a ser usado para “identificar 
os defensores da Igreja em qualquer conflito entre os poderes temporais e espirituais”. 
8 Originalmente, o padroado designou um atributo da coroa portuguesa conferido pelos papas através de diversas bulas 

papais editadas entre 1455 e 1515 e, nos domínios ultramarinos, em função da Coroa ter assumido, desde 1551, o mestrado 

da Ordem de Cristo. Durante a administração de Sebastião José de Carvalho e Melo (1750-1777), designando uma das 

tendências da secularização em voga no contexto das monarquias católicas europeias, o padroado foi reconfigurado em 

regalismo. Esse sistema jurídico-religioso visava “diminiur o poder da Igreja, limitando a autoridade do pontífice nos 

negócios temporais conexos com os espirituais ou negando a plenitude do poder dos papas nos assuntos eclesiásticos”, 

sob alegação de que “essa plenitude de poder lesava os direitos episcopais (SANTIROCCHI, 2015, p. 52). 



 

5 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

assuntos eclesiásticos no país, bem como a ascensão ultramontana. Argumentando que a legitimidade 

do Monarca estava ancorada na Constituição, estes padres políticos revisaram os poderes jurisdicionais 

da Igreja Católica no Brasil, seguindo a máxima defendida por Diogo Feijó, o mais proeminente 

defensor do padroado imperial9: “se a nação brasileira não tem a força e o poder necessário para 

promover a sua prosperidade sem o consentimento da Cúria Romana, então não é independente, não 

é nação” (RICCI, 2001, p. 360). 

A recusa a todo e qualquer poder concorrente com o poder temporal levou os representantes 

do clero regalista a se oporem à entrada de frades pertencentes a todas as ordens religiosas estrangeiras 

no Império, vistos como expressões de “jesuitismo” no Brasil. Neste sentido, além do modelo 

regalista, reabilitaram a tópica antijesuítica do reformismo pombalino, com base na qual: 

[...] fomentaram a desestruturação das Ordens religiosas existentes no país, 
defendendo a abolição da Companhia de Jesus, assim como a apropriação dos bens 
das demais Ordens pelo Estado e a admissão de novos congregados, sob a alegação 
de que as Ordens eram promotoras do ultramontanismo e da supremacia do poder 
papal (Souza, 2010, p. 344). 
 

Este cenário se altera a partir da segunda metade dos oitocentos, quando, sob a tutela do 

próprio Estado imperial, o clero de tendência ultramontana assume o episcopado das principais 

dioceses do país e passa a encaminhar a Reforma da Igreja em moldes tridentinos10. Tais reformas 

incluíam a criação dos seminários, a intensificação das visitas pastorais em suas dioceses e a promoção 

de Ordens e Congregações religiosas, que se instalam no Brasil a partir da segunda metade do século 

XIX, como parte das estratégias missionárias da Cúria Romana. 

Assim, embora num primeiro momento o alinhamento dos ultramontanos com a monarquia 

constitucional tenha levado o Estado a preferi-los para as nomeações episcopais – afastando os padres 

regalistas que tenderam a uma maior participação na política partidária e nas revoltas liberais, durante 

o período regencial (1831-1837) -, a partir da segunda metade do século XIX, no esforço de se 

sintonizarem com as estratégias de universalização do catolicismo romano, os ultramontanos do Brasil 

“acabaram por desafiar a legislação nacional, que limitava a autoridade pontifícia sobre os católicos 

brasileiros e a autonomia da hierarquia eclesiástica nacional”. (SILVA; SANTIROCCHI, 2020, p. 358) 

                                                
9 Em defesa deste modelo de relacionamento entre Igreja e Estado, destacou-se a atuação do então deputado Diogo Feijó, 

em torno do qual agruparam-se outros padres de formação liberal regalista- empenhados na edificação de um Estado 

soberano e de uma Igreja nacional (SILVA, 2022). 
10 Estas reformas foram iniciadas pelos bispos D. Viçoso, responsável pela Arquidiocese de Minas Gerais entre 1844 e 

1875, e D. Antônio Joaquim de Melo, que exerceu o mandato na Arquediocese de São Paulo entre 1851 e 1861.  



 

6 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Apesar de nunca ter sido pleno, este alinhamento com a Santa Sé em defesa do fortalecimento 

da autoridade pontifícia serviu para intensificar a capacidade do episcopado ultramontano de 

concorrer com o regalismo do Estado brasileiro na orientação dos assuntos eclesiásticos e no controle 

das consciências, selando a progressiva ruptura entre o Trono e o Altar.  

O ápice destas tensões se deu com os episódios da denominada Questão Religiosa (1872-

1875): conflito político-religioso envolvendo o Estado brasileiro, a Igreja e a Maçonaria, que teve 

como um de seus desdobramentos a prisão, no ano de 1874, dos bispos ultramontanos D. Antônio 

Macedo Costa (1830-1891) – da diocese do Pará – e D. Vital Maria Gonçalves de Oliveira (1844-1878) 

– da diocese de Olinda. 

Além da prisão dos bispos ultramontanos, o Estado brasileiro valeu-se dos direitos do 

padroado para perseguir e expulsar padres jesuítas das províncias de Pernambuco, Paraíba, Piauí e Rio 

Grande do Norte, acusados de insuflar o povo contra a prisão de D. Vital. A suposta atuação teria 

potencializado a revolta popular conhecida como “Quebra-Quilos” (1874-1875), provocada pela 

adoção do sistema métrico decimal como referência de medida pelo governo imperial, causando 

inflação, e por outras medidas que se revelaram impopulares, incluindo o aumento de tributos e o 

alistamento militar obrigatório, instituído em 26 de setembro de 1874. (MEDEIROS, 2020, p. 206) 

No ápice destes conflitos, D. Vital redigiu dois documentos, ilustrativos de como os conflitos 

entre Igreja e Estado no Brasil da segunda metade do século XIX foram interpretados – e de certa 

forma acirrados – com base na radicalidade assumida pela luta da Santa Sé contra os avanços da 

secularização no contexto europeu. São eles: a Carta Pastoral de 1873, dirigida por D. Vital aos seus 

diocesanos, e sua Instrução Pastoral de 1875, intitulada “A Maçonaria e os jesuítas”. 

A partir da análise destes dois documentos, este artigo busca compreender como Dom Vital 

mobilizou uma linguagem marcada por metáforas religiosas e condenações doutrinais para combater 

a presença da maçonaria entre os fiéis católicos e defender a autoridade eclesiástica diante das 

prerrogativas do Estado regalista. Considerando o discurso como espaço de conflito ideológico, 

atenta-se para os efeitos de sentido produzidos por Dom Vital ao representar a maçonaria como 

inimiga da fé, da ordem social e, especificamente, da Companhia de Jesus.11 

                                                
11 Com base no ferramental teórico e metodológico da Análise de Discurso (AD), trata-se de interpretar o discurso, 

pressupondo a presença de elementos que o extrapolam, articulando o texto, as práticas discursivas e as práticas sociais 



 

7 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Em ambos os documentos, como se pretende demonstrar, o bispo de Olinda instrumentaliza 

os documentos pontifícios condenatórios da maçonaria – neles fundando argumentos de autoridade 

supostamente incontestáveis -, ao mesmo tempo que recorre a exemplos históricos, referindo-se às 

polêmicas envolvendo a maçonaria no contexto europeu. Ao mesmo tempo, faz menção à Revolta do 

Quebra-Quilos, emprestando a este movimento popular uma conotação religiosa, que associava o 

regalismo do Estado ao jesuitismo maçom, como peças de um mesmo plano para destruir a Igreja e 

seus fundamentos.  

Assim, em meio aos episódios da Questão Religiosa, tanto as orientações da Santa Sé, quanto 

o combate à maçonaria foram considerados à luz das tensões entre Igreja e Estado no Brasil, bem 

como de questões locais à sua diocese. Esta leitura dos acontecimentos nos permite exercitar a 

perspectiva metodológica dos jogos de escala (RÉVEL, 1998), por meio da qual a Questão Religiosa 

é reinscrita em dinâmicas que vão do local ao global, do pontifício ao paroquial, e vice-versa, revelando 

facetas originais do ultramontanismo no Brasil oitocentista.  

 

Do pontifical ao paroquial: a condenação da maçonaria e do regalismo do Estado 

A Questão Religiosa, assim como a ascensão ultramontana no Brasil inserem-se no contexto 

global da reação católica às transformações deflagradas pela Revolução Francesa, quando a Cúria 

romana passa a encampar um projeto que reabilita o “paradigma tridentino”, apoiando “o 

fortalecimento da autoridade pontifícia sobre as igrejas locais; a reafirmação da escolástica; o 

restabelecimento da Companhia de Jesus (1814); a definição dos ‘perigos’ que assolavam a Igreja” 

(SANTIROCCHI, 2010, p. 24). Em sua luta pela afirmação da autoridade hierárquica e paralela à dos 

Estados nacionais, a Santa Sé investiu na normatização, visando o fortalecimento do poder temporal 

do Papa e a defesa da autonomia institucional da Igreja frente ao poder civil. 

Na Encíclica Quanta Cura e seu anexo Syllabus, publicados em 8 dezembro de 1864, Pio IX 

incluía dentre os supostos “erros da modernidade” a compreensão de que “na colisão das leis de 

ambos os poderes, o direito civil deve prevalecer”, defendendo a supremacia do poder espiritual12. 

                                                
“que lhe servem de suporte, reforço, oposição e que balizam suas normas, concepções e costumes”. (ZANOTTO, 2018, 

p. 347) 
12 A este respeito, a Encíclica Quanta Cura retoma a defesa da liberdade da Igreja, afirmando a necessidade da submissão 
da vontade da autoridade civil à “autoridade suprema da Igreja e desta Sé Apostólica, que lhe foi confiada por Cristo 
Senhor” (PIO IX, 1864, p. 4).  Em vários momentos, frisa que os decretos dos Romanos Pontífices não precisam de 



 

8 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Sylvain Milbach considera que “a intransigência católica nasceu oficialmente com o impacto do Syllabus 

de 1864” (MILBACH, 2014, p. 342), sobretudo em função da sua oitava proposição, que condenava 

como erro admitir-se que “O Pontífice Romano pode e deve se reconciliar com o progresso, o 

liberalismo e a civilização moderna”. 

A reafirmação da centralidade do Magistério levou à instituição do dogma da infalibilidade do 

poder papal, durante o Concílio Vaticano I (1869-1870), sendo normatizada pela Constituição 

Dogmática Pastor Aeternus, em 18 de abril de 1870. Este documento fundamenta a primazia de Pedro 

entre os Apóstolos, estabelecendo que todos os sucessores de Pedro, na Sé de Roma, herdam esse 

posto. Assim, “o Romano Pontífice, quando fala ex cathedra ,[...] goza daquela infalibilidade com que 

o divino Redentor quis que a sua Igreja fosse acompanhada na definição da doutrina relativa à fé e aos 

costumes” (PIO IX, 1870, p. 5). Também nele a submissão ao poder temporal é criticada: 

Condenamos e rejeitamos, portanto, as declarações daqueles que consideram 
legítimo impedir esta relação de comunicação entre o líder supremo e os pastores e 
os rebanhos, ou que querem subjugá-la ao poder civil, pois sustentam que as decisões 
tomadas pela Sé Apostólica, ou à sua vontade, para o governo da Igreja, não podem 
ter força e valor se não forem confirmados pelo poder civil (PIO IX, 1870, p. 3). 
 

No que tange à maçonaria, a hostilidade da Santa Sé reflete seu papel central nas sociedades 

modernas, enquanto espaços de sociabilidade e engendramento de uma nova cultura política, marcada 

pela razão crítica e a formação de uma opinião pública autônoma. Assim, configurando redutos de 

posturas liberais, defensoras do livre pensamento e da tolerância religiosa, as lojas maçônicas 

tornaram-se, desde o século XVIII, alvo da perseguição dos regimes absolutistas e da Igreja católica, 

preocupados com o avanço das ideias revolucionárias e anticlericais. (BENIMELI, 2007, p. 67)  

A condenação da maçonaria pela Santa Sé atravessa os séculos. A começar pela Bula In 

Eminenti Apostolatus Specula, editada pelo papa Clemente XII em 28 de abril de 1738, na qual denunciava 

a dupla ameaça – política e religiosa - representada pelas organizações secretas, denominadas como 

“seitas”, que ao se colocarem em defesa da “promiscuidade religiosa”, ameaçavam a única e verdadeira 

fé, tal qual era concebido o catolicismo (GONÇALVES, 2012, p. 44).  

Essa oposição foi reiterada por outros pontífices, no decorrer dos séculos XVIII e XIX (Bento 

XIV, Pio VII, Leão XII, Pio VIII, Gregório XVI), chegando ao pontificado de Pio IX, quando ganhou 

sua mais contundente e elaborada condenação. No seu § 4°, o Syllabus errorum listava como supostos 

                                                
sanção ou aprovação do poder civil. Há ainda a crítica às associações condenadas pela Igreja, que são toleradas por alguns 
Estados civis, como foi o caso da maçonaria no Brasil. 



 

9 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

"erros da modernidade”: o “Socialismo, Comunismo, Sociedades Secretas, Sociedades Bíblicas, 

Sociedades Clérico-Liberais” 13. Além disso, em seu § 5°, o documento papal destacava como o 

vigésimo erro a ser combatido o de se pretender que o “poder eclesiástico não deve exercer a sua 

autoridade sem licença e consentimento do governo civil”, ao qual seguia-se o vigésimo primeiro erro: 

que a “Igreja não tem o poder de definir dogmaticamente que a religião da Igreja Católica é a única 

verdadeira”. (PIO IX, 1864). 

Pautados nestes documentos pontificais, os ultramontanos no Brasil passaram a combater o 

regalismo estatal, a maçonaria e outras tendências vistas como contrárias à fé católica. Embora as 

tensões entre o Trono e o Altar já se acumulassem desde antes, o estopim da Questão religiosa foi o 

discurso do padre maçom, José Luís de Almeida Martins, publicado no Jornal do Comércio, em uma 

comemoração em uma loja maçônica, logo após a promulgação da lei do Ventre Livre, em 28 de 

setembro de 1871. O bispo do Rio de Janeiro, D. Pedro Maria de Lacerda suspendeu o padre, 

desconsiderando a falta de aprovação imperial - do placet - aos documentos pontificais antimaçônicos. 

Dom Vital - bispo de Olinda - ao lado de D. Macedo Costa - bispo do Pará - foram aqueles 

que reagiram mais energicamente à maçonaria. Não levando em conta a ausência de beneplácito do 

Imperador às bulas papais que a condenavam, começaram a interditar as irmandades que possuíam 

membros maçons publicamente assumidos e que se negaram a abjurar a sociedade secreta. Em 2 de 

fevereiro de 1873, D. Vital publicou uma Carta Pastoral condenando as propagandas anticlericais, as 

irmandades advertidas e o placet do Estado, responsabilizando-o pelo descumprimento das bulas 

papais. Como já mencionado, ambos os bispos acabaram presos, em 1874, acusados de desobediência 

ao poder executivo e moderador, sendo anistiados em 1875.  

 O Imperador, orientado pela maioria de seu Conselho de Estado, e do gabinete ministerial 

presidido pelo visconde de Rio Branco, defendia a necessidade do beneplácito14. Segundo Santos e 

Sofiatti (2015, p. 43): “A chave do argumento imperial em defesa da posição maçônica era que ela não 

tinha o perfil anti-religioso da Europa, não se aplicando as condenações pontifícias de então”. 

                                                
13 Este artigo lembrava: “Tais pragas são frequentemente, e com expressões muito sérias, reprovadas na Epist. 

Encíclica Qui pluribus, 9 de novembro de 1846; na Alocução Quibus quantisque , 20 de abril de 1849: na Epist. Encíclica  Nostis 

et Nobiscum , 8 de dezembro de 1849; na Alocução  Singulari quadram, 9 de dezembro de 1854; na Epist.  Quanto conficiamur , 

10 de agosto de 1863 (PIO IX, 1864). 
14 Em parecer datado de 23 de maio de 1873, o Conselho de Estado declarou que, sendo a constituição orgânica das 

irmandades da alçada do poder civil, ao punir uma delas, D. Vital havia “exorbitado de suas funções”, devendo por isso 

suspender o interdito. Contudo, ignorando o parecer, o bispo continuou punindo outras irmandades, o que levou decisão 

pela sua condenação. 



 

10 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

De fato, a experiência brasileira é reveladora do anticlericalismo católico e patriótico da 

maçonaria (SILVA; SILVA, 2024), cujos membros desempenharam papel crucial na independência 

do Brasil, sendo ainda comum a participação de padres na maçonaria – como revela o caso do padre 

José Luís de Almeida Martins -, assim como de maçons nas irmandades (BARATA, 2000). Entre os 

políticos e juristas do Império, portanto, até os episódios da Questão Religiosa, pairava uma certa 

compreensão de que a maçonaria no Brasil não “professava intuitos anticatólicos”, nem estava 

vinculada “à maçonaria revolucionária internacional”.15  

O que nos permite considerar que, mais do que uma ameaça concreta à Igreja, os ataques à 

maçonaria pelo clero ultramontano foram potencializados pelas suas críticas ao regalismo do Estado, 

acusado de tolher a Igreja de sua plena liberdade. Legitimado pelos documentos pontifícios, D. Vital 

instrumentalizou habilmente a representação corrente entre os ultramontanos da maçonaria como 

“berço da revolução” (SILVA, 2020)16, valendo-se de referências sobre os embates travados no 

contexto europeu. 

Esta postura deve ainda ser interpretada à luz da experiência vivenciada por D. Vital, ao estudar 

no Seminário de São Sulpício, na França. Segundo Meneses (2021), esta fase de sua formação o 

colocou em contato com o forte galicanismo do país e com o anticlericalismo maçom, além de pautar 

seus estudos na extensa lista de documentos papais, que condenavam estas chamadas “heresias”. 

Deste modo, ao voltar ao Brasil, o prelado procurou aplicar as condenações de Pio IX sobre a 

maçonaria, embatendo-se diretamente com o regalismo do Estado.  

Em Olinda, Dom Vital, recém-empossado como bispo, enfrentou um ambiente polarizado 

entre jornais católicos e maçônicos. A respeito dos debates de matéria filosófico-religiosa na imprensa 

recifense, não se pronunciou. O acirramento da questão veio com um artigo do protestante Laurence 

Louis-Felix Bungener, no qual acometia o dogma da virgindade perpétua de Maria. Em resposta aos 

ataques à Nossa Senhora, D. Vital redigiu uma carta Pastoral, publicada na edição de 23 de novembro 

                                                
15 Era este o posicionamento do estadista Joaquim Nabuco que, não por acaso, referia-se à mobilização ultramontana 

contra a maçonaria como representando uma “invasão do poder espiritual sobre o temporal, conforme registrado no seu 

texto “A Invasão Ultramontana”, de 1873 (SANTOS; SOFIATTI, 2015, p. 48). 
16 Nas páginas do jornal O Apóstolo, principal periódico ultramontano da época, editado no Rio de Janeiro entre 1866 e 
1901, a maçonaria era representada como “a Revolução em ação”, movendo tanto a Revolução de 1789, como os princípios 
socialistas em voga no mundo ocidental. Segundo seus editores, ela “não tem feito só revoluções, ela é a Revolução mesma. 
Ela é a desorganização social reduzida a sistema; é o socialismo! É a negação da autoridade” (O APÓSTOLO, n. 28, 13 
de janeiro de 1873, p. 2). 



 

11 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

de 1872 do jornal A União, também editado em Recife pelo leigo ultramontano José Soriano de 

Souza17.  

Tendo Dom Vital expedido uma carta circular ao clero, advertindo a este e às irmandades 

religiosas da sua diocese contra a maçonaria e asseverando que suspenderia de ordens religiosas os 

padres ligados a ela, bem como expulsaria os filiados maçons que não abjurassem, esbarrou na recusa 

da irmandade do Santíssimo Sacramento que, punida canonicamente, recorreu ao Estado. Frente ao 

governo Imperial, Dom Vital manteve sua decisão com base no apoio da Santa Sé e na legislação 

eclesiástica (SANTOS, SOFIATTI, 2015). 

Em 1873, na efervescência das discussões na imprensa pernambucana, Dom Vital publicou sua 

“Carta Pastoral do Bispo de Olinda, premunindo seus diocesanos contra as ciladas e maquinações da 

maçonaria”, refletindo não apenas suas preocupações teológicas e morais, mas, também, advertindo 

os fiéis e párocos sob sua tutela das propagandas anticatólicas dos supostos inimigos da Igreja, sendo 

o principal deles a maçonaria.  

Segundo ele, a não concessão do beneplácito pelo Imperador não isentava a maçonaria de ser 

condenada pela Igreja, conforme as bulas papais, como In Eminenti (1738) e Providus (1751).  Afinal, 

argumentava, “os príncipes e monarcas são ovelhas de Jesus Cristo, e não pastores; são filhos da Santa 

Madre Igreja, e não pais” (OLIVEIRA, 1873, p. 35). O placet, portanto, seria uma inversão: equivalia 

à Jesus dizer a César que lhe daria as chaves do Reino dos Céus, ao invés de dá-las a Pedro18.  

Além da crítica ao regalismo do Estado, D. Vital descreve a maçonaria como uma “seita” que, 

segundo ele, se disfarçava sob a aparência de piedade e filantropia, ao mesmo tempo que solapava 

com “mão sacrílega e misteriosa os alicerces da autoridade eclesiástica” (OLIVEIRA, 1873, p. 6). Para 

embasar seu discurso, o bispo lista as condenações que a maçonaria já sofrera anteriormente, citando 

uma gama de documentos pontificais e, desse modo, difundindo a normatização emanada da Santa 

Sé.   

Em sua Carta Pastoral de 1873, Dom Vital busca demonstrar a incompatibilidade entre 

catolicismo e maçonaria, citando maçons europeus que “reconhecem e até confessam que não se pode 

                                                
17 Esta carta pastoral, segundo Nilo Pereira, foi publicada em 1872 e trata de defender a Imaculada Conceição de Maria 

dos ataques maçons. Seria a primeira carta promulgada por Dom Vital neste embate (PEREIRA, 1986). 
18 Desta forma, o bispo legitima sua posição anti-regalista, recorrendo ao recurso da intertextualidade com os documentos 
da época, incluindo a Bíblia. Neste caso, a imagem das chaves celestes nas mãos de César é uma figura de linguagem de 
forte apelo sobre seus paroquianos, difundindo entre eles a visão ultramontana do que representaria o direito do 
Beneplácito. 



 

12 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

ser ao mesmo tempo maçom e católico” (OLIVEIRA, 1873, p. 14). Ele critica a tentativa do governo 

de dissociar a maçonaria local da europeia, alegando que ambas são igualmente nocivas à fé católica.  

Dom Vital usa supostas citações de maçons, publicadas em outros impressos, para provar que 

a maçonaria é uma só, em qualquer país. É assim que, segundo ele, o Orador da Loja Conciliação19 

teria afirmado: “Espalhados por toda a superfície da terra fazemos uma só comunidade, temos a 

mesma origem, sabemos os mesmos mistérios, caminhamos pelo mesmo caminho, e tendemos aos 

mesmos fins, sujeitos sempre à mesma regra e dirigidos pelo mesmo espírito” (OLIVEIRA, 1873, p. 

22). Sendo, portanto, a mesma instituição, a maçonaria brasileira também é condenada pela Igreja, e 

não haveria justificativa para os católicos permanecerem ligados à maçonaria, sendo este um erro 

gravíssimo, mesmo que houvesse aprovação do Imperador. 

Concluindo sua Carta Pastoral de 1873, Dom Vital cita diversos ataques da maçonaria aos 

dogmas católicos, sendo eles: a filiação divina de Jesus e de sua divindade, o dogma da Santíssima 

Trindade, a infalibilidade pontifícia e blasfêmias contra a Eucaristia e contra a “Santíssima e Imaculada 

Virgem Maria”20. Também exemplifica com supostas calúnias feitas a bispos e padres em órgãos 

oficiais da maçonaria.  

Estes recursos discursivos emitidos pelo bispo D. Vital podem ser interpretados à luz do que 

Eni Orlandi atribui ao lugar da linguagem, que “não aparece apenas como instrumento de 

comunicação ou transmissão de informações, ou suporte de pensamento, mas como lugar de conflito, 

de confronto ideológico, em que a significação se apresenta em toda sua complexidade” (ORLANDI, 

1996, p. 83). Ao analisar a Carta Pastoral de Dom Vital por esta perspectiva, é possível notar o esforço 

que este empenha para ressaltar os males provocados pela maçonaria, num evidente conflito 

ideológico. Aqui, o ataque aos dogmas se mostra significativo, pois representando verdades 

fundamentais e inquestionáveis da Igreja, seu insulto visa a provocar a reação dos fiéis. Ou seja: ao 

explicitar estas supostas declarações da maçonaria, Dom Vital quer que suas ovelhas compreendam 

sua crítica e corroborem. 

Os ataques à maçonaria e ao regalismo do Estado seriam reiterados em outro escrito de D. 

Vital, quando este já se encontrava preso na Fortaleza de São João, no Rio de Janeiro, por decisão do 

                                                
19 O Orador é o cargo de uma Loja maçônica que responsável por garantir a regularidade dos trabalhos e a aplicação das 
leis e regulamentos da maçonaria.  
20 Vale ressaltar o valor dado ao então dogma da “Imaculada Conceição”, que sempre aparece junto do título de Nossa 

Senhora nos escritos da época. Este dogma foi proclamado por Pio IX através da bula Ineffabilis Deus, de 8 de dezembro 

de 1854, estabelecendo que Maria foi preservada do pecado original desde o primeiro instante de sua concepção.  



 

13 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

governo imperial. Trata-se da sua Instrução Pastoral intitulada “A maçonaria e os jesuítas”, publicada 

em 1875 pela Tipografia do Apóstolo21, na qual defende a inocência dos jesuítas na revolta do Quebra-

Quilos e acusa a maçonaria de querer destruir o catolicismo.   

No início da Instrução Pastoral de 1875, Dom Vital utiliza uma metáfora poderosa para 

representar a Igreja Católica como a “Esposa de Cristo”, que ao longo dos séculos sofreu inúmeras 

perseguições. Essa representação assume forma de prosopopeia, ou seja, a Igreja é personificada, 

apresentada como um ser que sente e sofre diretamente os martírios enfrentados por seus fiéis ao 

longo da história, como torturas, masmorras, ataques de feras e queimaduras com azeite fervente. O 

bispo menciona, inclusive, figuras históricas que marcaram essa trajetória, como Nestório — 

considerado um “filho ingrato” — e Santo Agostinho — exemplo de “filho ilustre”. Mas é a maçonaria 

que, uma vez mais, aparece como a síntese personificada de todos estes males. 

Ao usar a linguagem metafórica, o bispo retrata os sofrimentos dos fiéis, personificados na 

Igreja, de forma muito viva, com a intenção de sensibilizar os fiéis leitores. Neste sentido, seu discurso 

assume uma das funcionalidades destacadas por Orlandi, segundo a qual: “o discurso [...] é menos 

transmissão de informação do que efeito de sentidos entre locutores, sendo considerado como ação 

social, ou seja, como parte do funcionamento social geral” (ORLANDI, 1996, p. 83).  

Dessa forma, a linguagem utilizada por Dom Vital comporta forte carga simbólica e emocional, 

com vistas não apenas a convencer racionalmente, mas a sensibilizar os leitores e evocar sentimentos 

de lealdade e defesa da fé, além de reafirmar seu papel líder espiritual legítimo, cuja missão seria 

premunir o rebanho e advogar a inocência da Companhia de Jesus. Advoga, assim, o lugar de mediador 

da “voz de Deus que pela nossa boca vos exorta e vos põe de sobreaviso” (OLIVEIRA, 1875, p. 9).  

Esta mediação entre o divino e o material, através dos pastores, revela a estrutura e 

funcionamento do discurso religioso, classificado por Orlandi (1996) como um discurso autoritário, 

em dois sentidos: pelo lado do emissor, por ser o representante da voz de Deus e não poder alterá-la, 

pois sua voz é regulada pela Igreja, pelo texto sagrado, etc. “Quando digo que a voz de Deus se fala 

no padre, é ‘como se’ Deus falasse: a voz do padre é a voz de Deus. Essa é a forma da representação, 

ou seja, da relação simbólica” (ORLANDI, 1996, p. 244). Pelo lado do receptor, por ser incontestável, 

                                                
21 Vale lembrar que o principal jornal ultramontano da época, editado no Rio de Janeiro, possuía uma Tipografia própria, 

por meio da qual colocou-se como principal divulgador das obras de ultramontanos europeus, cuidando de traduções e 

publicações destas. Também publicava e divulgava documentos da Santa Sé e outros redigidos pela alta hierarquia do clero 

brasileiro (SILVA, 2020). 



 

14 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

estabelecendo uma relação hierárquica entre este e o emissor. No caso em questão, portanto, não é o 

Bispo quem fala, mas Deus que exorta seus fiéis contra a maçonaria, trazendo maior legitimidade ao 

discurso. 

Em sua narrativa, Dom Vital acusa a maçonaria com base em documentos internos da própria 

Ordem. Especialmente, a “Instrução Secreta e Permanente da Venda Suprema”, de 1819, documento 

apócrifo, atribuído à maçonaria, que teria sido escrito pela chamada Alta Venda (ou Venda Suprema): 

uma suposta cúpula da maçonaria italiana com a intenção de destruir o catolicismo. Este documento 

foi divulgado posteriormente por escritores católicos ultramontanos no século XIX, como parte de 

suas denúncias contra a maçonaria e o liberalismo, principalmente no contexto da publicação do 

Syllabus Errorum (1864) e do Concílio Vaticano I (1869–1870), que condenavam ideologias 

anticlericais22.  

Apesar de questionada em sua procedência, a Instrução Secreta foi usada como arma retórica 

em disputas entre ultramontanos e liberais, alimentando a narrativa de que havia uma conspiração 

maçônica para destruir a Igreja a partir de seu interior, justificando a vigilância rigorosa sobre ideias 

modernistas. Este texto conteria o fim, os meios, o método, a preparação e a marcha da Maçonaria. 

Para comprovar esta afirmação, Dom Vital utilizará principalmente a declaração, retirada da citada 

Instrução, onde se afirmava: “nosso fim principal é o de Voltaire e da Revolução Francesa, ‘o 

aniquilamento perpétuo do catolicismo e até da ideia cristã’” (OLIVEIRA, 1875, p. 12). 

Ainda citando a Instrução Secreta, D. Vital aprofunda a explicação sobre a crítica maçônica 

aos dogmas da Igreja. Segundo ele: “A autoridade da Igreja, a divindade do seu Adorável Fundador, 

sua doutrina, seus dogmas, mistérios, sacramentos, ministros, tudo, tudo guerreia a hidra das trevas, 

tudo nega a seita incrédula, de tudo blasfema sua língua ímpia” (OLIVEIRA, 1875, p. 39). Sendo os 

sacramentos parte do âmago da fé católica, a crítica a eles representaria a crítica ao mais sagrado da 

religião. Valendo-se de uma linguagem metafórica, D. Vital apropriava-se de uma simbologia cara à 

maçonaria, invertendo as associações em jogo: a Igreja católica representaria a Luz - “sentinela sempre 

atenta, velando dia e noite pela guarda e segurança da sociedade humana” (OLIVEIRA, 1875, p. 39) 

                                                
22 O texto foi reproduzido por inúmeros católicos, destacando-se Mons. Delassus, La Conjuracion Antichrétienne (Paris: 

Desclée de Brouwer, 1910), Tomo III, págs. 1035-1092. O texto integral de “A Instrução Permanente da Alta Venda” 

também está publicado em: Mons. Dillon, Grand Orient Freemasonry Unmasked (Dublin: Gill, 1885; Palmdale, Calif.: 

Christian Book Club, n.d.), págs. 51-56. (Disponível em: https://permanencia.org.br/drupal/node/5819). 



 

15 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

-, enquanto a maçonaria era chamada de “Hidra das Trevas”, metáfora que fazia referência ao demônio 

e que aparecerá diversas vezes em seu discurso. 

Para ele, o grito maçom seria o Non Serviam, que, segundo a tradição, é associado ao anjo 

rebelde, devido à desobediência às leis civis e eclesiásticas, lei temporais e espirituais. Dado que no 

discurso religioso a fé é o parâmetro para delimitar a comunidade à qual fala o locutor, ao utilizar uma 

expressão em latim, conhecida pelos fiéis da época, e ao explicitar a crítica maçônica aos dogmas, 

cerne do catolicismo, Dom Vital intencionava causar grande impacto no leitor, criando uma maior 

proximidade com este e delimitando sua comunidade, mostrando dirigir seu apelo àqueles que 

compartilham de suas crenças, costumes e de um vocabulário comum. 

Desse modo, é possível identificar no documento analisado algumas das características do 

discurso religioso que, segundo Orlandi, se valem do: 

[...] uso de metáforas que são, depois, explicitadas por paráfrases (sobretudo nos 
sermões), pois, como o dizer religioso é obscuro, e sempre são possíveis muitas 
leituras, as paráfrases indicam a leitura própria para a metáfora; procedimento 
análogo a esse é o das citações em latim que depois são traduzidas por perífrases 
extensas e explicativas, aproveitando-se o máximo de efeitos de sentido (religiosos) 
sugeridos pela diferença de língua […] (ORLANDI, 1996, p. 259). 

As citações em latim e as metáforas eram usadas por D. Vital como forma de legitimar seu 

discurso e, neste conflito ideológico por meio da linguagem (ORLANDI, 1996, p. 83), buscar 

convencer seus leitores. Nota-se, ainda, o uso recorrente de oposições maniqueístas entre o “bem” e 

o “mal”, o divino e o maligno, a verdade e a mentira. 

Fundamentado por uma visão hierárquica da estrutura eclesiástica, argumentava que o meio 

arquitetado pelos maçons para destruir o catolicismo seria o ataque ao papado, considerado por ele a 

pedra angular da Igreja. Citando a Pastor Aeternus (1870) e a Bíblia, reforçava sua fidelidade à Santa Sé 

e a importância do Sumo Pontífice, acreditando que a queda do Papa levaria ao colapso da Igreja. 

Motivo pelo qual a maçonaria buscava enfraquecê-lo, atacando bispos e padres, promovendo a 

separação entre Igreja e Estado, o casamento civil, leis que prejudicavam a religião e conflitos entre a 

Igreja e o Estado, conforme supostamente agia no contexto da Questão Religiosa.  

Segundo D. Vital, para atingir este fim, a maçonaria se valia de calúnias e da imprensa, retratada 

como “o grande canal por onde se escoam no seio da sociedade todas as imundices da Maçonaria” 

(OLIVEIRA, 1875, p. 61). Acreditava que muitos periódicos no Império seriam secretamente 

favoráveis à Ordem. A imprensa declaradamente maçônica, por sua vez, silenciava sobre as boas ações 



 

16 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

da Igreja e difundia falsas acusações, sendo instrumento de ataque moral e doutrinário. Este 

posicionamento se revela em sintonia com as críticas feitas pelo Papa Pio IX na encíclica Quanta Cura 

(1864), segundo a qual, “ímpias doutrinas de toda espécie são difundidas pelos inimigos de toda 

verdade e justiça com pestíferos livros, panfletos e jornais espalhados pelo mundo, com os quais 

enganam os povos e mentem maliciosamente” (PIO IX, 1864, p. 5). Não sem razão, este pontífice 

elegeu a “imprensa católica como uma das principais estratégias na cruzada para combater as 

publicações classificadas como ímpias e a-católicas e para restaurar o catolicismo na sociedade” 

(MARIN, 2020, p. 20). Posição esta endossada por D. Vital. 

Um outro alvo da maçonaria, segundo D. Vital, seria a educação. Citando a “Instrução Secreta 

e Permanente da Venda Suprema”, de 1819, tentava mostrar que este suposto documento maçom 

revelaria um plano para corromper crianças e mulheres; estas últimas por que, segundo ele, “exercem 

grande influência sobre os homens, de modo que, se quisermos reformar o mundo, precisamos 

começar pela reforma das mulheres”. (OLIVEIRA, 1875, p. 91)  

Em síntese, D. Vital descreve uma conspiração maçônica para derrubar a hierarquia eclesiástica, 

instaurar uma “república universal” e destruir o papado, pautada em sacrilégios, difamações e 

manipulação da educação e da imprensa. Apesar disso, encerra sua crítica com tom de esperança e fé 

na vitória da Igreja, acreditando que “a maçonaria não conseguirá seu ímpio fim! Não! E mil vezes não! 

Porque assim nos garantiu aquele, a cujo Nome bendito curvam-se reverentes ou forçados todos os 

joelhos nos céus, na Terra e nos infernos!” (OLIVEIRA, 1875, p. 96). “Et portae inferi non prevalebunt 

adversus eam”23..   

 

Do local ao global:  a denúncia do “jesuitismo” maçom no contexto da Revolta do 

Quebra-Quilos 

A Revolta do Quebra-Quilos (1874-1875), ocorrida no Nordeste, foi um movimento popular 

que envolveu motivações diversas. Suscitada contra os impostos, o serviço militar obrigatório, o novo 

sistema métrico instituído, refletiu as tensões sociais e econômicas da época, reflexo da crise 

econômica em que se encontrava o Nordeste em virtude da queda nas exportações do açúcar e do 

                                                
23 “E as portas do inferno não prevalecerão contra ela” [tradução nossa]. 



 

17 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

algodão24. No contexto da Questão Religiosa, contudo, a revolta ganhou, também, uma dimensão 

religiosa, por mobilizar a população local contra a prisão dos bispos Dom Vital e Dom Macedo Costa, 

em 1874.25  

O clero da região era composto por jesuítas e franciscanos. Enquanto estes últimos mantinham-

se distantes dos conflitos sociais, os jesuítas, em sua maioria vindos da península itálica, punham-se 

em favor da população local, denunciando as injustiças sociais em suas pregações (MONTEIRO, 

1997). Vale notar que, por cerca de dois séculos os jesuítas exerceram uma ação missionária e 

educadora hegemônica na América portuguesa. Embora os objetivos educacionais não figurassem 

dentre os propósitos iniciais da Ordem – que, nascida sob o signo da Reforma Católica, visava antes 

“a confissão, a pregação e a catequização” (LUZURIAGA, 1975, p. 118)26 - este recurso teve papel 

fundamental no processo de colonização da América portuguesa, legitimando a dominação sobre o 

território colonial em nome de um projeto de dominação pautado no binômio evangelização-

civilização (SILVA, 2023).   

O monopólio ideológico galgado pelos jesuítas no Reino e no Ultramar, juntamente com a 

autonomia econômica e administrativa na colônia, tornou a Ordem um dos principais alvos do 

regalismo pombalino (1750-1777). Atribuindo a este monopólio a causa do atraso intelectual de 

Portugal, o Marquês de Pombal encamparia uma verdadeira campanha contra os jesuítas, considerados 

"gananciosos, sediciosos, promotores de conspirações, mentirosos, autoritários, antiprogressistas e 

representantes de interesses de uma autoridade estrangeira", representada pelo Sumo Pontífice 

(SANTIROCCHI, 2010, p. 51-52). Tendência esta que culminaria na Lei de expulsão da Companhia 

de Jesus, de Portugal e seus Domínios, em 1759. 

No contexto da ascensão ultramontana como resposta intransigente da Igreja católica aos 

supostos “erros da modernidade”, o projeto missionário seria reabilitado como uma das estratégias da 

Santa Sé para promover a universalização do catolicismo. Desde 1842, os jesuítas retornam ao Brasil, 

                                                
24 Contudo, o nome “Quebra-Quilos”, dado pelas autoridades imperiais, buscou “transmitir a ideia de que o movimento 

era resultado do atraso e ignorância dos rebeldes, ocultando os outros aspectos da revolta”. (MONTEIRO, 1997, p. 10). 

Sobre este movimento, ver ainda: RICHARDSON, 2008; OLIVEIRA, 2017. 
25 Contudo, o nome “Quebra-Quilos”, dado pelas autoridades imperiais, buscou “transmitir a ideia de que o movimento 

era resultado do atraso e ignorância dos rebeldes, ocultando os outros aspectos da revolta”. (MONTEIRO, 1997, p.10) 
26 A Companhia de Jesus, fundada em 1540 por Inácio de Loyola, é uma ordem católica formada por padres jesuítas 

dedicados à catequese e evangelização. Baseava-se em cinco princípios centrais: busca da perfeição espiritual, obediência 

absoluta, disciplina rigorosa, hierarquia de inspiração militar e valorização das aptidões individuais. A fiel aplicação desses 

fundamentos tornou-a uma congregação poderosa e influente dentro da Igreja. 



 

18 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

fundando missões e colégios em diversas regiões do território nacional27, como no Rio Grande do Sul, 

Santa Catarina, São Paulo e no Nordeste, funcionando como um braço fundamental do 

ultramontanismo no país. A tal ponto que, segundo Azevedo (1988, p. 215), “na segunda metade do 

século XIX, ser chamado de jesuíta era igual a ser chamado de ultramontano”.  

Nas províncias do Nordeste brasileiro, a atuação dos jesuítas italianos se deu por meio de 

“missões populares em Pernambuco, no Rio Grande do Norte, Alagoas e Ceará” (AZEVEDO, 1988, 

p. 214), sendo politizada no contexto da Revolta do Quebra Quilos. Algumas atitudes dos revoltosos 

refletiam o clima da Questão Religiosa vigente, como na ocasião da invasão da vila de Ingá, Paraíba, 

na qual se ouviam os gritos de “Viva a religião e morram os maçons”, fato este que serviria de 

confirmação para as autoridades locais sobre a influência da Igreja local na revolta, levando o Estado 

a expulsar os jesuítas da região, em 1874. (MONTEIRO, 1997) 

Do cativeiro, D. Vital interpretava estes acontecimentos como sendo mais uma estratégia da 

maçonaria para destruir o catolicismo. Na Instrução Pastoral de 1875, o tom de combate à maçonaria 

e ao regalismo do Estado, já registrado na sua Pastoral de 1873, era realçado pelas revoltas populares 

locais e levantava-se em defesa dos membros da Companhia de Jesus, argumentando que:  

[...] a maçonaria, através da revolução permanente por ela arquitetada visando o fim 
do catolicismo e das monarquias, procura primeiramente a destruição do papado, e 
para isso, busca perseguir e findar todas as ordens religiosas, que dão sustento à 
Cátedra de Pedro. Daí, a mais vigorosa de todas sendo a Companhia de Jesus, que 
combate diretamente a revolução e os erros dela advindos, sem falar de servirem e 
obedecerem diretamente ao Papa (MEDEIROS, 2020, p. 160). 

Reiterando sua concepção hierárquica da Igreja, como “sociedade perfeita”, argumentava que 

“para desmoronar o papado, bem o sabem os operários da iniquidade, é indispensável primeiro que 

tudo tirar-lhe o auxílio desta Ordem” que, segundo ele, constitui “o mais sólido de seus pilares, o mais 

firme de seu esteio” (OLIVEIRA, 1875, p. 102) que os maçons “nunca tem podido iludir ou aliciar” 

(OLIVEIRA, 1875, p. 46). Motivo pelo qual atiravam-se furiosos contra ela, utilizando-se de todos os 

seus recursos.  

Em defesa dos jesuítas, D. Vital rebateu as provas apresentadas pelo governo contra estes, 

afirmando serem frágeis, manipuladas e baseadas em suposições. O prelado afirmava que nenhum 

membro do clero tomou parte nos movimentos; pelo contrário, tentaram apaziguar os ânimos. E que 

                                                
27 Daí, em boa medida, a insistência da crítica de D. Vital, anteriormente mencionada, ao associar a educação como alvo 

da maçonaria, o que representava uma forma de combater, no seu cerne, a implementação dos jesuítas em território 

nacional. 



 

19 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

se houve algum caso isolado de pároco que apoiou a revolta, não deveria este comportamento 

manchar toda a imagem do clero da diocese. “O próprio que ora está preso por este motivo, só tem 

um crime, mas crime gravíssimo - é haver tentado expelir a maçonaria das irmandades de sua paróquia” 

(OLIVEIRA, 1875, p. 138). 

Portanto, para o bispo olindense, a verdadeira motivação da prisão dos bispos e a expulsão 

dos jesuítas da província não seria o suposto envolvimento destes na revolta popular, mas a rivalidade 

com a maçonaria, sendo ela a responsável por difamar a Companhia de Jesus por meio de calúnias. 

Para fundamentar seu argumento, Dom Vital transcreve e analisa as onze provas fornecidas pelo 

Estado Imperial para justificar a expulsão dos jesuítas, a fim de provar que estas foram dispostas de 

maneira tendenciosa, visando culpar os jesuítas injustamente. 

As acusações contra os jesuítas começaram com a denúncia do chefe de polícia Antônio 

Francisco Correia de Araújo ao presidente da província, Lucena, sobre supostas reuniões 

conspiratórias. A polícia realizou buscas em residências de padres e encontrou cartas que sugeririam 

seu envolvimento com movimentos sediciosos. Uma carta de Manuel José Xavier Ribeira ao padre 

Ibiapina foi interpretada como referência à Revolta do Quebra-Quilos. Contudo, embora o governo 

anunciasse o encontro de provas contra os jesuítas, as cartas pouco ou nada diziam a respeito das 

revoltas, de modo que a suposta carta encontrada pelo delegado não foi incluída no processo. Lacuna 

esta que levava D. Vital a argumentar: “Apresentam-se fragmentos de cartas; citam-se cartas de leigos 

eclesiásticos, cartas de padres e frades, [...] transcrevem-se trechos, e não cartas, que assim truncados 

podem variar de sentido” (OLIVEIRA, 1875, p. 153). 

O prelado também analisou e buscou refutar as nove razões apresentadas por Lucena contra 

os jesuítas, considerando-as frágeis e baseadas em suspeitas. Para Souto Maior (1926, p.90) “tentara 

Lucena compensar os pouco convincentes documentos com uma série de consideranda, onde sofismas 

mesclam-se com suspeitas para gerar a verdade governamental”. Neste sentido, acusava o governador 

da província de sempre pressupor a culpa dos jesuítas, como na razão número dois, que se inicia nos 

seguintes termos: “Considerando que foram os ditos padres jesuítas os que promoveram o atual 

conflito religioso [...]” (OLIVEIRA, 1875, p. 157). O documento acusava os jesuítas de promoverem 

a Questão Religiosa e perturbarem a relação entre Igreja e Estado, aconselhando D. Vital a se rebelar 

contra o Estado e distorcendo os fatos, ao enviarem emissários a Roma.  

No entanto, D. Vital refuta essas alegações, rendendo submissão ao poder civil dentro dos 

limites de sua autoridade. Segundo o bispo, ele cumpria sempre os decretos do poder civil, desde que 



 

20 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

estes não fossem contrários à lei divina, pois “preferimos desagradar aos homens para não desagradar 

a Deus” (OLIVEIRA, 1875, p. 174). Deste modo, o bispo também justifica, de modo indireto, sua 

atuação na Questão Religiosa. 

Por fim, Dom Vital conclui que os jesuítas não foram julgados porque não o podiam sê-lo, já 

que não havia provas suficientes para tal desfecho: 

Admira, pasma, causa assombro a facilidade e calma com que se fazem 
imputações tão graves, se acumulam acusações, cada qual a mais pesada, em um 
documento público, oficial, e nem sequer UMA SÓ PROVA se declina! [...] Isto 
praticou-se em um país católico, contra sacerdotes católicos, e por motivo da 
Religião católica, Religião do Estado! (OLIVEIRA, 1875, p. 178). 

É importante frisar que a atuação do clero na Revolta do Quebra-Quilos não foi homogênea: 

enquanto alguns padres, como o padre Ibiapina, incitaram o povo contra o governo imperial, alegando 

que este era composto de maçons, muitos outros incentivaram a obediência às autoridades e a 

manutenção da ordem. Segundo Souto Maior (1926, p. 78), não é possível generalizar uma ligação 

entre o clero e o Quebra-Quilos. Nas localidades onde o movimento se manifestou, a relação com os 

párocos seculares “é de uma variedade tal que se impõe ao historiador a ideia de serem situações locais, 

ideias pessoais em matéria política; ligações amistosas ou inimizades com as autoridades”, suas causas 

principais. Além disso, concorda não ter havido prova concreta e conclusiva da ação institucional dos 

jesuítas. Para ele, Lucena acreditava fielmente que a revolta foi incitada pelos inacianos, ignorando as 

demais causas e utilizando-os como bodes expiatórios.  

No período da Questão Religiosa, o acirramento da perseguição aos jesuítas, principalmente 

através dos jornais maçons, levou Dom Vital a se posicionar em favor dos inacianos deportados, 

alegando que estes eram alvo do “jesuitismo” maçom. Na Pastoral de 1873, denunciava a dificuldade 

da Igreja em alertar os fiéis sobre os perigos da maçonaria, já que esta se apresentava como vítima da 

intolerância católica, utilizando-se do uso de termos pejorativos para marcar sua oposição ideológica 

e sua verdadeira aversão ao clero ultramontano. Assim, alegava: “Atentei para a perseguição 

encarniçada e sem tréguas movida pelo maçonismo brasileiro, a pretexto de Jesuitismo, romanismo, 

ultramontanismo, ao catolicismo” (OLIVEIRA, 1873, p. 32, grifo nosso).  

Na citação acima, o termo “jesuitismo” assume particular relevo, na medida em que revelava 

uma semântica de longa duração, potencializadora dos embates ultramontanos contra seus inimigos 

históricos. Neste sentido, mobilizado pelo discurso de D. Vital, reabilitava a polêmica que opôs a 

Companhia de Jesus aos jansenistas franceses, no século XVIII, quando estes últimos cunharam o 



 

21 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

termo “jesuitismo” em seus ataques à Ordem, levando os jesuítas a criarem o neologismo 

“antijesuitismo” 28, para caracterizarem o discurso crítico (ou o “catecismo”) de seus adversários. No 

Brasil da primeira metade do século XIX, por sua vez, o termo “jesuitismo” configurou a tônica do 

discurso dos clérigos regalistas, alimentada pela convicção de que os inacianos atuavam contra a 

soberania nacional, em favor do Papa e do ultramontanismo e, neste sentido, generalizando-se como 

referência a todas as ordens religiosas estrangeiras. No contexto da Questão Religiosa e dos episódios 

locais da Revolta do Quebra-Quilos, D. Vital apropria-se do termo para designar a suposta ação 

anticlerical da maçonaria, apoiada pelo próprio Estado regalista.  O que demonstra a potência deste 

conceito, ao remeter, simultaneamente, aos dois principais inimigos dos ultramontanos no Brasil, no 

contexto analisado. 

 

Conclusão 

Ambos os documentos escritos por Dom Vital, no contexto da Questão Religiosa, 

parafraseiam documentos anteriores, com os quais o mesmo teve grande contato enquanto esteve 

estudando na França. Segundo Medeiros (2020, p.16): “O pensamento político de Dom Vital 

demonstra um alinhamento profundo com o Papa Pio IX e com a corrente ultramontana [...]. Dom 

Vital era um fruto do zeitgeist em que vivera”29.  

Estes documentos refletem as tensões europeias, que opunham maçons aos ultramontanos e 

que, no Brasil, acirraram-se no contexto da Questão Religiosa. Contudo, além deste alinhamento 

nunca ter sido pleno, os confrontos e acomodações que, neste país, testemunharam a complexa e 

difícil diferenciação entre o político e o religioso nos revelam facetas originais de um processo que, 

tradicionalmente, tendeu a ser concebido a partir de uma lógica eurocêntrica de interpretação da 

história. Como a própria secularização – categoria que no seu desenvolvimento teórico assumiu uma 

carga normativa e prescritiva, advogando o declínio das religiões históricas frente aos fenômenos do 

mundo moderno30 - a reação a ela foi tradicionalmente designada pelo termo “romanização”, 

                                                
28 Segundo, Marie Catherine (2007, p. 15) o termo “antijesuitismo » aparece primeiramente em um panfleto irônico, dado 
de 1762, que fazia referência ao catecismo de Pasquier, ou, Nouveau catéchisme sur les affaires présentes des jésuites, à l’usage des 
disciples de la grâce ou l’antijésuitisme exposé familièrement ». (tradução nossa). 
29 O termo em alemão é usado pelo autor no sentido popularizado por Friedrich Hegel, para se referir ao "espírito do 

tempo", no sentido do conjunto de ideias, valores, crenças e tendências intelectuais e culturais que definem uma época. 
30 Fatalmente essas teses incorreram numa espécie de soma zero, em que mais modernidade seria igual a menos religião, 

ignorando-se as diferentes os diferentes padrões da transição tradicional-moderno em cada região, de cujos embates 

produziram-se combinações complexas entre a perda do domínio dos grandes sistemas religiosos e as reconfigurações da 



 

22 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

identificado a “um processo externo”, ditado unilateralmente pela Santa Sé em direção ao mundo 

católico oitocentista, o qual teria limitado a capacidade da Igreja no Brasil de e suas Igrejas de reagir 

às “mudanças sociais em escala local” (SOLANS, 2020, p. 23). Contrariando esta visão, contribuições 

recentes revelam o quanto a Igreja no Brasil e em outros países da América Latina esteve longe de ser 

um “mero receptor passivo das correntes europeias” (SOLANS, 2020, p. 25).   

O exemplo de D. Vital, tomado como objeto deste artigo, é elucidativo do quanto o 

ultramontanismo, enquanto fenômeno global, assumiu facetas nacionais e mesmo locais, no mundo 

oitocentista. Sua Carta Pastoral de 1873, ao lado da Instrução pastoral de 1875, permitem-nos analisar 

uma unidade de análise de análise concreta, a partir de diferentes escalas - temporais e espaciais -, 

revelando ainda as conexões que o discurso de D. Vital estabelecia entre estas. Assim, por um lado 

estes documentos reproduziam o discurso oficial do Magistério, citando inúmeros documentos 

pontificais condenatórios da maçonaria e do regalismo dos Estados. Colocava-se, neste sentido, como 

um braço da normatização empreendida pela Santa Sé. No documento escrito do cárcere, por sua vez, 

ao colocar-se em defesa  dos jesuítas expulsos da província de Pernambuco no contexto da Revolta 

do Quebra Quilos, o discurso de D. Vital é atravessado por questões locais pertinentes à sua diocese, 

que potencializaram seu embate contra a maçonaria e o regalismo do Estado, no contexto da Questão 

Religiosa. Segundo Leite, acerca da expulsão dos jesuítas na revolta do Quebra-Quilos,  

Esses eventos, no entanto, que tiveram nos jesuítas alvos mais fáceis, não diziam 
respeito exatamente à Companhia, mas a um problema mais amplo ligado às relações 
entre Igreja e Estado num mundo que marchava para a secularização e laicização do 
poder e no qual a Igreja católica buscava redefinir o seu papel (LEITE, 2015, p.58). 
 

Neste sentido, ele lia a revolta local por um duplo filtro: à luz das tensões entre o regalismo do 

Estado e a ala ultramontana do clero, assim como dos embates entre a Santa Sé e a maçonaria, travados 

no contexto europeu, onde tanto o anticlericalismo maçom, quanto a intransigência católica, parecem 

ter assumido um tom mais radical que no Brasil imperial.31 Daí, no plano discursivo, afirmar a 

existência de oposições irredutíveis entre a Igreja católica e a maçonaria, que impunham “decidir-se 

ou pelas doutrinas da maçonaria ou pelos princípios da Igreja” (OLIVEIRA, 1875, p. 165).  

                                                
religião nas sociedades contemporâneas. É neste sentido que, a crítica contemporânea a estas formulações clássicas 

justificam e demandam abordagens históricas, capaz de emprestarem fundamentos empíricos a teorias que, 

tradicionalmente, deles prescindiram (MONIZ, 2017; HERVIEU-LÉGER, 2004; CASANOVA, 2006). 
31 Como observa o historiador Francisco Solans: “O fato de que as tendências ultramontanas intransigentes de corte 

legitimista terem sido hegemônicas na Europa continental do século XIX, distorceu a percepção que temos deste 

movimento” em outras partes do mundo católico (SOLANS, 2020, p. 24). 



 

23 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Por iluminar aspectos pouco estudados do ultramontanismo no contexto da Questão 

Religiosa, os documentos analisados revelam-se, reversivamente, uma chave de acesso privilegiada ao 

“processo de produção historicamente localizado e contingente, de uma diferenciação polêmica entre 

a esfera religiosa e a política” (AYALA; ORTEGA, 2023, p. 26) o qual, se ao fim e ao cabo resultou 

fundante para a sociedade brasileira contemporânea, não estava dado de antemão, como condição de 

finalidade do processo histórico em questão. 

 

Referências  

AYALA, E. C.; ORTEGA, F. El lenguaje de la secularización en América Latina: 
contribuiciones para un léxico. Guadalajara: Ediciones Universidad de Cantabria. 

BARATA, Alexandre Mansur. Luzes e Sombras. A Ação da Maçonaria brasileira (1870-1910). 
Campinas: Editora da Unicamp; Centro de Memória, 1999. 

BENIMELI, J. A. F. Arquivos secretos do Vaticano e a franco maçonaria. São Paulo: Madras, 
2007.  

CASANOVA, J. Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective. The Hedgehog 
Review, v. 8, n. 1-2, pp. 7-22, 2006. 

FANTAPPIÈ, Carlo, A Santa Sé e o Mundo em perspectiva Histórico-Jurídica, Almanack, n. 26, pp. 
1-21, 2020.  

GONÇALVES, T. W. Periodismo maçônico e cultura política na Corte Imperial brasileira 
(1871- 1874). 2012, 181 fl. Dissertação (Mestrado em História Social). Niterói: Universidade Federal 
Fluminense.  

HOBSBAWM, E. J. Nações e Nacionalismos desde 1780: programa, mito e realidade. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1990.  

KOSELLECK, Reinhart. Estratos do Tempo. Estudo sobre História. Trad. Marcus Hediger. Rio 
de Janeiro: Contraponto; PUC-RJ, 2014. 

LEITE, E.. Antijesuitismo no Brasil. Revista de Estudos de Cultura, n. 2, pp. 51-59, 2015.  

LUZURIAGA, Lorenzo. História da educação e da pedagogia. 7. ed. São Paulo: Editora Nacional, 
1975. 

MAIOR, Armando Souto. Quebra-Quilos: Lutas sociais no outono do Império. Rio de Janeiro: 
Editora Nacional, 1926.  

MARIE, Catherine Laurence. Quelques mots piégés en histoire religieuse moderne : jansénisme, 
jésuitisme, gallicanisme, ultramontanisme. Annales de l’Est, pp.13-43, 2007. 

MARIN, Jérri Roberto., “O desenvolvimento da imprensa católica no Brasil”, in: FONSECA, A.D.; 
MARIN, J. R.. História, imprensa e religião. Curitiba: Appris, pp. 17-60, 2020. 

MARTÍNEZ, Ignácio; SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Iglesia Atlântica. Iglesia Universal. Iglesia 
Romana. Escenario de la Modernidad Caólica en el siglo XIX. Almanack, n. 26, p. 2-8.  



 

24 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

MEDEIROS, R. D. de. A Questão Religiosa e a Crise Político Institucional no Segundo 
Reinado. 2020, 268 fl. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais), Universidade Estadual Paulista 
Júlio de Mesquita Filho, Faculdade de Ciências e Letras, Araraquara.  

MENESES, Lucas Rafael Cordeiro. O jornal Diário do Maranhão e a denúncia contra o jesuitismo 
dos Bispos ultramontanos - Dom Vital e a Questão Religiosa (1872-1875). In: XVII Simpósio 
Nacional da ABHR, II Simpósio Nacional de Estudos da Religião da UEG, Éticas e Religiões 
em Tempos de Crise, novembro de 2021. 

MILBACH, Sylvain. Catholicisme intransigeant et catholicisme libéral au xixe siècle. In: VINCENT 
Catherine; TALLON Alain. Histoire du Christianisme en France. Des Gaules à l'époque 
contemporaine. Paris: Armand Colin, (Collection U), 2014, pp. 341-360. 

MONTEIRO, Hamilton Mattos. Revolta do Quebra-Quilos. São Paulo: Editora ática, 1997. 

MONIZ, J. B., “Múltiplas Modernidades; Múltiplas Secularizações e Secularização Contextual: novas 
perspectivas sobre o estudo sociológico da religião”. Religião e Sociedade, 37(3), 2017, pp. 125-149  

O APÓSTOLO. Periódico Religioso, Moral e Doutrinário, consagrado aos interesses da Religião e 
da Sociedade (1866-1901). Disponível em:http://memoria.bn.br/hdb/periodico.aspx. Acesso em: 
20/01/2023.  

OLIVEIRA, Vital Maria Gonçalves de. A Maçonaria e os jesuitas: instrucção pastoral aos seus 
diocesanos do Bispo de Olinda. Rio de Janeiro: TYP. Do Apóstolo, 1875, 204 pp. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/227326  

OLIVEIRA, Vital Maria Gonçalves de. Carta Pastoral do Bispo de Olinda, premunindo os seus 
diocesanos contra as ciladas e maquinações da maçonaria. Recife, TYP. Da União, 1873, 45 pp. 
Disponível em: University Libraries-Digital Collection. 
(https://cuislandora.wrlc.org/islandora/object/lima%3A20811). 

ORLANDI, E. P.. A Linguagem e seu funcionamento. As formas do discurso. 4ª edição. 
Campinas: Pontes, 1996.  

PEREIRA, Nilo. Dom Vital e a Questão Religiosa no Brasil. Recife: Imprensa Universitária, 1966.  

PIERUCCI, A., Secularização em Max Weber: da contemporânea serventia de voltarmos a acessar 
aquele velho sentido. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 13, n. 37, pp. 1-32, 1998. 

PIO IX, Papa. Encíclica Quanta Cura: condenação e proscrição dos graves erros do tempo presente 
(1864). Disponível em: PIO IX (1846- 1878). Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-
ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html. 

PIO IX. Papa. Syllabus (1864). Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/piusix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-
1864.html. 

PIO IX, Constituição dogmática Dei Filius, 24 de abril de 1870. Disponível em:  
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/constitutio-dogmatica-dei-filius-24-aprilis- 
1870.html.  

PIO IX, Constituição Dogmática Pastor Æternus, 18 de abril de 1870. Disponível em:  
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/constitutio-dogmatica-pastor-aeternus-18-
iulii-1870.html. 



 

25 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

PRODI, P. Prodi. Il paradigma tridentino, un’epoca della storia della Chiesa, Morcelliana, 
Brescia 2010. 

RÉMOND, René. Réligion et Société em Europe. La sécularisation au XIXe et XXe siècles 
(1789-2000). Paris : Édition du Seuil, 2001. 

RÉVEL, Jacques (org.). Jogos de Escala: a experiência da microanálise. Rio de Janeiro: Editora FGV, 
1998. 

RICHARDSON, Kim. Quebra-Quilos and Peasant Resistance: Peasants, Religion, and Politics in 
Nineteenth-Century Brazil. 2008. 210 p. Tese de doutorado (Doutor em filosofia) - Graduate Faculty 
of Texas Tech University, [S. l.], 2008. 

SANTIROCCHI, Ítalo. Domingos. Cartas Pastorais Constitucionais no contexto da Independência 
do Brasil: dioceses setentrionais (1822). Revista Brasileira de História, vol. 42, n. 91, pp. 77-100, 
2022. 

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Questão de Consciência: os Ultramontanos no Brasil e o 
Regalismo do Segundo Reinado (1840-1889). Belo Horizonte: Fino Traço, 2015.  

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Uma questão de revisão de conceitos: Romanização – 
Ultramontanismo – Reforma. Temporalidades, v. 2, n. 2, pp.24-33, 2010.  

SANTOS, J. M. L.; SOFFIATTI, E. S. C. As contenções da liberdade. A Maçonaria e a 
Internunciatura Apostólica no Brasil do Século XIX. REHMLAC, vol. 7, n. 1, pp. 37-64, 2015. 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Dos centros de poder temporal son 
incompatibles en un Estado?. Brasil y la Santa Sede en el contexto del constitucionalismo. Historia 
Constitucional, v. 25, pp. 723-752, 2024. 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SILVA, Leonardo Henrique de Souza. Anticlericalismo maçom no Brasil 
da segunda metade do século XIX: o debate entre a “imprensa ímpia” e a imprensa católica. 
REHMLAC, v. 16, pp. 113-134, 2024. 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. Do regalismo pombalino ao regalismo imperial: herança e ruptura na 
formação do Estado nacional brasileiro. In: Luiz Eduardo Oliveira; Elaine Maria Santos; Edna Maria 
Matos Antonio; Sandro Marcío Drumond Alves Marengo. (Org.). Pombal e os Projetos de Brasil - 

reflexões em torno do Bicentena ́rio da Independe ̂ncia. 1ed.Aracaju; Lisboa: Criação Editora; 
Theya, 2023, v. 1, p. 27-48. 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. O binômio civilização-cristianismo para o caso brasileiro (1750-1891). 
In: AYALA, E. C.; ORTEGA, F. El lenguaje de la secularización en América Latina: 
contribuiciones para un léxico. Guadalajara: Ediciones Universidad de Cantabria, pp. 45-62. 

SILVA, A. R. C. da. Secularización y laicidad en Brasil: debates actuales y perspectivas de investigación. 
Debates de Redhisel, v. 45, pp. 15-40, 2021. 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. Imprensa católica e identidade ultramontana no Brasil do século XIX: 
uma análise a partir do jornal O Apóstolo. Horizonte, v. 18, n. 56, pp. 542-56, 2020.  

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. O século da secularização e a 
contribuição brasileira para a universalização do catolicismo. Rivista di Storia del Cristianesimo, v. 
17, n. 2, pp. 351- 366, 2020.  



 

26 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; CARVALHO, Thais Rocha. Ultramontanismo, Maçonaria e 
Protestantismo no contexto da Questão Religiosa (1872-1875). Estudos de Religião, v. 33, n. 2, pp. 
27-53, 2019.  

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; COSTA, Estela Maria Frota da. A Igreja Católica perante a 
Modernidade: uma análise das encíclicas papais no século XIX. Estudos de Religião, v. 35, n. 2, p. 
331-358, maio-ago. 2021. ISSN Impresso: 0103-801X – Eletrônico: 2176-1078. 

SOUZA, Françoise Jean de Oliveira. Do Altar à Tribuna. Os Padres Políticos na Formação do Estado 
Nacional Brasileiro (1823-1841). Rio de Janeiro, RJ. (Tese de doutoramento em História), UERJ, 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 2010, 438 p. 

ZANOTTO, Gizele. A análise do discurso como instrumento metodológico para o historiador da 
religião. In: SILVA, Ana Rosa Cloclet da; DI STEFANO, Roberto (orgs.). História das religiões 
em perspectiva: desafios conceituais, diálogos interdisciplinares e questões metodológicas. 
Curitiba: Primas. 

 


