emporalidades

A cruzada ultramontana contra o regalismo do Estado

e o “jesuitismo” macgom, no contexto da Questao
Religiosa (1872-1875)'

The ultramontane crusade against State regalism and Masonic
'Jesuitism,' in the context of the Religious Question (1872—-1875)

Ana Rosa Cloclet da Silva

Doutora em Histéria (UNICAMP)

Professora na Pontificia Universidade Catdlica de Campinas (PUC-Campinas)
anacloclet@gmail.com

Maria Gabriela Rodrigues de Alcantara

Graduanda em Historia

Pontificia Universidade Catolica de Campinas (PUC-Campinas)
mariagabrieladealcantara@gmail.com

Recebido: 01/07/2025
Aprovado: 03/01/2026

Resumo: O artigo analisa a atuagao do bispo Dom Vital no contexto da Questao Religiosa (1872-
1875), com énfase em sua cruzada ultramontana contra a magonaria no Brasil. A partir de sua Carta
Pastoral de 1873 e da Instruciao Pastoral de 1875, busca compreender como Dom Vital mobilizou
uma linguagem marcada por metaforas religiosas e condenac¢des doutrinais para combater a presenca
da magonaria entre os fiéis catélicos e defender a autoridade eclesidstica diante das prerrogativas do
Estado regalista. Considerando o discurso como espag¢o de conflito ideoldgico, investiga os efeitos de
sentido produzidos por Dom Vital ao representar a magonaria como inimiga da fé e da ordem social.
Ao mesmo tempo que evidenciam a instrumentalizagao de documentos pontificios, da tradi¢ao
catdlica e de polémicas envolvendo a magonaria no contexto europeu, os documentos analisados
langam luz sobre as tensoes entre Igreja e Estado no Brasil, bem como sobre questdes locais, como
fora o caso da Revolta do Quebra-Quilos. O justifica exercitar a perspectiva metodolégica dos jogos
de escala, por meio da qual a Questao Religiosa ¢ reinscrita nas dinamicas globais do catolicismo
oitocentista.

Palavras-chave: ultramontanismo; maconaria; Questao Religiosa

Abstract: This article analyzes the actions of Bishop Dom Vital in the context of the Religious
Question (1872-1875), with emphasis on his ultramontane crusade against Freemasonry in Brazil.
Based on his Pastoral Letter of 1873 and the Pastoral Instruction of 1875, intends to understand how
Dom Vital mobilized a language marked by religious metaphors and doctrinal condemnations to
combat the presence of Freemasonry among Catholic believers and defend ecclesiastical authority

! Pesquisa financiada pelo Programa Institucional de Bolsas de Iniciacio Cientifica (PIBIC), do Conselho Nacional de
Desenvolvimento Cientifico e Tecnologico (CNPq).

1
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

against the prerogatives of the regalist State. Considering discourse as an arena of ideological conflict,
this study examines the impact of the meanings created by Dom Vital in his representation of
Freemasonry as an adversary of faith and social order. While highlighting the instrumentalisation of
pontifical documents and Catholic tradition, as well as controversies involving Freemasonty, in the
European context, the analysed documents shed light on the tensions between the Church and the
State in Brazil, as well as on local issues such as the Quebra-Quilos Revolt. It justifies exercising the
methodological perspective of scale games, through which the Religious Question is reinscribed in the
global dynamics of nineteenth-century Catholicism.

Keywords: ultramontanism; freemasonry; religious question

O estudo do catolicismo na contemporaneidade envolve um debate conceitual e tedrico que,
inevitavelmente, procura interpretar as respostas da Igreja as transformacgoes desencadeadas — ou, ao
menos, intensificadas — pela Revolugao Francesa (1789). Este evento de inegaveis propor¢oes
acentuou a 0posi¢ao entre o espiritual e o secular, que esteve na origem do sentido canénico e politico-

juridico do conceito de seculatizagio’.

Desde entdo, acelerou-se a perda do poder temporal da Igreja catélica diante da emergéncia
de Estados nacionais pautados em uma legitimidade de natureza constitucional, os quais buscaram se
impor como entidades organizadoras das comunidades politicas emergentes, como referentes de uma
moralidade civica, fazendo coincidir uma dada configuragio territorial a uma ideia de nag¢ao e a uma
identidade de mesmo tipo.” Simultaneamente, catalisado pelo liberalismo, que pds em evidéncia a
autonomia do sujeito e a liberdade de consciéncia, o processo de seculariza¢ao acarretou uma profunda
reconfiguracao do papel da Igreja na formacao dos espagos publicos na Europa ocidental, bem como

a perda da sua capacidade normativa e formadora das consciéncias.

Se nos trés séculos anteriores a Igreja catdlica buscou preservar sua autonomia institucional

frente ao surgimento dos Estados modernos, adaptando-se a organizagao de “tipo confessional” com

2

“igrejas” nacionais que coincidiam com os territorios dos Estados e eram controladas por seus

2 Fora dos muros da Igreja, o conceito de secularizagio comportou uma conotagio politico-juridica desde a Paz de
Westfalia (1648), referindo-se ao processo juridico de expropriacao de posses e confisco de bens eclesiasticos pelos Estados
modernos. Sobre este sentido histérico do termo, diversos autores concordam que nio ha como tergiversar, sendo esta a
acepcio originalmente presente na obra de Max Weber (PIERUCCI, 1998).
3 Esta “congruéncia” entre unidade politica e unidade nacional, que Hobsbawm denomina “principio da nacionalidade”
(1990), nio eliminou o lugar do religioso diante de outras referéncias culturais na ideologia nacionalista. Como ressalta
Haupt (2008, p. 77-78), na propria Europa ocidental nio se pode ignorar “a complexidade das constelacGes e das evolugoes
histéricas que se caracterizam por sobreposicoes de tendéncias, relacdes entre essas, fusiao ou repulsio parcial”.

2

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

governos', “no contexto do liberalismo, do constitucionalismo e da democracia no século XIX”, as
tensoes e conflitos entre a Igreja e os Estados persistiram e, em certo sentido, intensificaram-se
mediante a resposta intransigente da Santa Sé aos avancos da secularizagao. (SILVA; SANTIROCCHI,
2020)

Esta resposta implicou a reabilitacio do que o historiador Paolo Prodi (2010) denomina
"paradigma tridentino": uma espécie de projeto de longa duracio, por meio do qual o magistério
procurou estabelecer e fortalecer uma soberania paralela e universal, através de um corpo eclesiastico
supranacional e supraestatal, colocando-se em disputa com os Estados nos assuntos eclesiisticos’.
Este paradigma encontrou seu apogeu durante o pontificado de Pio IX (1848-1878), orientando dois
documentos por ele publicados em dezembro de 1864: a Enciclica Quanta Cura e seu anexo, o Syllabus
errorum, que listava oitenta supostos "erros” da modernidade, incluindo: o racionalismo, o

protestantismo, a magonaria e todas as formas de liberalismo.

Assim, a partir da reivindicagdo do patrimonio legado pelos séculos anteriores, a Igreja romana
reformulou suas estratégias de universalizagaio do catolicismo, em um contexto marcado por
aceleradas transformagoes, que colocavam em xeque sua influéncia em nivel dos Estados e sua tutela
sobre as sociedades. E tratou de fazé-lo no duplo sentido assumido pela secularizagio: o canonico-
jurfidico — mediante o qual a Igreja catdlica continuou resistindo a perda de seu poder temporal,
agravada no contexto da unifica¢io dos reinos italianos (1861-1870) — e o histérico-filoséfico’, visando

conter a aceleragao do tempo histérico, por meio da reivindicacio da tradicao de fidelidade

* Processo este que Carlo Fantappi¢ identifica a adogdo pela Igreja Catélica de uma racionaliza¢io interna de seu sistema
normativo, paralelo as codifica¢Ges civis dos Estados nacionais. Segundo este autor, para seguir com a universalizacio do
catolicismo, mantendo a unidade da orbis catdlica na curia romana, a Igreja teria se valido de trés estratégias fundamentais:
a normatizacio, a comunicacio e a flexibilizacio (FANTAPPIE, 2020).

5> Na formulacio de Prodi, este paradigma se refere a uma espécie de moldura temporal, que remonta ao Concilio de Trento

(1545-1563), e segue até o Concilio Vaticano II (1963-1965). Essa “época da Historia da Igreja”, marcada pela afirmagao
da autoridade hierarquica e do primado papal, pela consolida¢do do sistema sacramental, a disciplina canénica e o controle
sobre a consciéncia dos fiéis, teria levado a um processo de modernizagio da prépria instituigao, que ao se institucionalizar
e se diferenciar do poder politico, abriu caminho para a laicizagao do direito, da moral e da politica. Assim, como as igrejas
reformadas protestantes, ou os estados do Antigo Regime, ela também tetia elaborado uma proposta/resposta as
transformagdes surgidas com a modernidade (PRODI, 2010, p. 20, apud SANTIROCCHI, 2017).
¢ Segundo Koselleck, desde a Revolugdo Francesa, a secularizacio assume um sentido histérico-filoséfico, em que os
esquemas interpretativos do mundo passaram a ser submetidos ao imperativo da “temporalizacio”. Categoria que traduz
a mudanca subjetiva na percepg¢io do tempo, caracteristica da modernidade: um tempo acelerado, ditado por processos
inerentes a0 mundo — em nivel politico, tecnolégico, demografico — que se autonomizou em relacdo as expectativas
escatologicas cristdas (KOSELLECK, 2014, p. 182-183).

3

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

incondicional a Igreja, de sua independéncia em relagdo ao poder secular, bem como do seu direito de

regular a conduta privada e publica.

No século XIX, a intransigéncia catélica encontrou “um dinamismo incomparavel no
ultramontanismo” (Rémond, 2001, p. 107): tendéncia que passou a designar “uma série de atitudes da
Igreja Catdlica, em reagdo a algumas correntes teoldgicas e eclesidsticas, ao regalismo dos Estados
catdlicos, as novas tendéncias politicas desenvolvidas ap6és a Revolugao Francesa e a secularizagao da
sociedade” (Santirocchi, 2010, p. 24), referindo-se aqueles catdlicos que se colocavam em defesa do

modelo curialista e da infalibilidade do Sumo Pontificie em assuntos eclesiasticos.’

O Brasil integra este cenario, com caracteristicas proprias, mas sempre atreladas as dinamicas
globais do catolicismo oitocentista. Neste pais, o embate entre o Trono e o Altar e, de modo mais
amplo, a cruzada ultramontana contra os supostos “erros modernos”, tiveram como pano de fundo o
regime do padroado, herdado da monarquia ibérica e reconfigurado como um direito constitucional
do poder executivo, a partir da independéncia®. Nestes termos, o Art. 102 da Carta Constitucional de
1824 conferia ao Imperador prerrogativas sobre assuntos eclesidsticos, tais como nomeagoes de
bispos, atribui¢ao de beneficios e o Beneplacito para bulas e documentos papais. Em contrapartida,
pelo Art. 5 da mesma Constitui¢ao, o catolicismo se preservava como a religido oficial do Estado.
Estes dispositivos constitucionais delinearam uma relacio ao mesmo tempo conflitiva e colaborativa

entre ambos os poderes.

Durante toda a primeira metade do século XIX, sustentado pela hegemonia politica galgada
por representantes do clero regalista, herdeiro do reformismo pombalino, o padroado constitucional
provocou tensdes diplomaticas entre o Estado brasileiro e a Santa Sé (SILVA; SANTIROCCHI,
2024). Em defesa de um Estado soberano e de uma Igreja nacional, a representagcao majoritaria de

clérigos regalistas na Camara dos Deputados barrou, de certa forma, a intervencao da Santa Sé nos

7 Apesar desta generalizagdo observada pelo conceito de ultramontanismo, “a palavra ultramontano deriva do latim,
ultramontes, que significa “para além dos montes”, isto é, dos Alpes.” Sua origem, deriva da linguagem eclesiastica
medieval que denominava todos os Papas nio italianos. No século XVIII, o conceito passou a ser usado para “identificar
os defensores da Igreja em qualquer conflito entre os poderes temporais e espirituais’.
8 Originalmente, o padroado designou um atributo da coroa portuguesa conferido pelos papas através de diversas bulas
papais editadas entre 1455 e 1515 e, nos dominios ultramarinos, em funcio da Coroa ter assumido, desde 1551, o mestrado
da Ordem de Cristo. Durante a administracio de Sebastido José de Carvalho e Melo (1750-1777), desighando uma das
tendéncias da secularizacio em voga no contexto das monarquias catélicas europeias, o padroado foi reconfigurado em
regalismo. BEsse sistema juridico-religioso visava “diminiur o poder da Igreja, limitando a autoridade do pontifice nos
negbcios temporais conexos com os espirituais ou negando a plenitude do poder dos papas nos assuntos eclesiasticos”,
sob alegacdo de que “essa plenitude de poder lesava os direitos episcopais (SANTIROCCHI, 2015, p. 52).

4

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

assuntos eclesiasticos no pafs, bem como a ascensao ultramontana. Argumentando que a legitimidade
do Monarca estava ancorada na Constituigao, estes padres politicos revisaram os poderes jurisdicionais
da Igreja Catélica no Brasil, seguindo a maxima defendida por Diogo Feij6, o mais proeminente
defensor do padroado imperial”: “se a nacdo brasileira nio tem a for¢a e o poder necessario para
promover a sua prosperidade sem o consentimento da Cuaria Romana, entdo nio ¢ independente, ndo

¢ nagao” (RICCI, 2001, p. 360).

A recusa a todo e qualquer poder concorrente com o poder temporal levou os representantes
do clero regalista a se oporem a entrada de frades pertencentes a todas as ordens religiosas estrangeiras
(X9

no Império, vistos como expressdes de “jesuitismo” no Brasil. Neste sentido, além do modelo

regalista, reabilitaram a topica antijesuitica do reformismo pombalino, com base na qual:

[..] fomentaram a desestruturacio das Ordens religiosas existentes no pais,
defendendo a aboli¢ao da Companhia de Jesus, assim como a apropriacao dos bens
das demais Ordens pelo Estado e a admissdo de novos congregados, sob a alegagio
de que as Ordens eram promotoras do ultramontanismo e da supremacia do poder
papal (Souza, 2010, p. 344).

Este cenario se altera a partir da segunda metade dos oitocentos, quando, sob a tutela do
proprio Estado imperial, o clero de tendéncia ultramontana assume o episcopado das principais
dioceses do pafs e passa a encaminhar a Reforma da Igreja em moldes tridentinos™. Tais reformas
inclufam a criagao dos seminarios, a intensificagao das visitas pastorais em suas dioceses € a promog¢ao

de Ordens e Congregagdes religiosas, que se instalam no Brasil a partir da segunda metade do século

XIX, como parte das estratégias missionarias da Caria Romana.

Assim, embora num primeiro momento o alinhamento dos ultramontanos com a monarquia
constitucional tenha levado o Estado a preferi-los para as nomeagoes episcopais — afastando os padres
regalistas que tenderam a uma maior participa¢ao na politica partidaria e nas revoltas liberais, durante
o periodo regencial (1831-1837) -, a partir da segunda metade do século XIX, no esforco de se
sintonizarem com as estratégias de universalizacao do catolicismo romano, os ultramontanos do Brasil
“acabaram por desafiar a legislacao nacional, que limitava a autoridade pontificia sobre os catélicos

brasileiros e a autonomia da hierarquia eclesiastica nacional”. (SILVA; SANTIROCCHI, 2020, p. 358)

9 Em defesa deste modelo de relacionamento entre Igreja e Estado, destacou-se a atuagdo do entdo deputado Diogo Feijo,
em torno do qual agruparam-se outros padres de formacio liberal regalista- empenhados na edificacdo de um Estado
soberano e de uma Igreja nacional (SILVA, 2022).
10 Hstas reformas foram iniciadas pelos bispos D. Vigoso, responsavel pela Arquidiocese de Minas Gerais entre 1844 ¢
1875, e D. Anténio Joaquim de Melo, que exerceu o mandato na Arquediocese de Sao Paulo entre 1851 e 1861.
5
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Apesar de nunca ter sido pleno, este alinhamento com a Santa S¢é em defesa do fortalecimento
da autoridade pontificia serviu para intensificar a capacidade do episcopado ultramontano de
concorrer com o regalismo do Estado brasileiro na orientagao dos assuntos eclesiasticos e no controle

das consciéncias, selando a progressiva ruptura entre o Trono e o Altar.

O apice destas tensoes se deu com os episédios da denominada Questao Religiosa (1872-
1875): conflito politico-religioso envolvendo o Estado brasileiro, a Igreja e a Magonaria, que teve
como um de seus desdobramentos a prisao, no ano de 1874, dos bispos ultramontanos D. Anténio
Macedo Costa (1830-1891) — da diocese do Para — e D. Vital Maria Gongalves de Oliveira (1844-1878)
— da diocese de Olinda.

Além da prisio dos bispos ultramontanos, o Estado brasileiro valeu-se dos direitos do
padroado para perseguir e expulsar padres jesuitas das provincias de Pernambuco, Paraiba, Piaui e Rio
Grande do Norte, acusados de insuflar o povo contra a prisao de D. Vital. A suposta atuagdo teria
potencializado a revolta popular conhecida como “Quebra-Quilos” (1874-1875), provocada pela
ado¢do do sistema métrico decimal como referéncia de medida pelo governo imperial, causando
inflagdo, e por outras medidas que se revelaram impopulares, incluindo o aumento de tributos e o

alistamento militar obrigatério, instituido em 26 de setembro de 1874. (MEDEIROS, 2020, p. 200)

No apice destes conflitos, D. Vital redigiu dois documentos, ilustrativos de como os conflitos
entre Igreja e Estado no Brasil da segunda metade do século XIX foram interpretados — e de certa
forma acirrados — com base na radicalidade assumida pela luta da Santa S¢ contra os avangos da
secularizagao no contexto europeu. Sao eles: a Carta Pastoral de 1873, dirigida por D. Vital aos seus

diocesanos, e sua Instrucao Pastoral de 1875, intitulada “A Magonaria e os jesuitas”.

A partir da analise destes dois documentos, este artigo busca compreender como Dom Vital
mobilizou uma linguagem marcada por metaforas religiosas e condenagoes doutrinais para combater
a presenca da maconaria entre os fiéis catdlicos e defender a autoridade eclesiastica diante das
prerrogativas do Estado regalista. Considerando o discurso como espaco de conflito ideoldgico,
atenta-se para os efeitos de sentido produzidos por Dom Vital ao representar a magonaria como

inimiga da fé, da ordem social e, especificamente, da Companhia de Jesus."

1 Com base no ferramental teérico e metodolégico da Andlise de Discurso (AD), trata-se de interpretar o discurso,
pressupondo a presenca de elementos que o extrapolam, articulando o texto, as praticas discursivas e as praticas sociais

6
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Em ambos os documentos, como se pretende demonstrar, o bispo de Olinda instrumentaliza
os documentos pontificios condenatérios da magonaria — neles fundando argumentos de autoridade
supostamente incontestaveis -, 20 mesmo tempo que recorre a exemplos historicos, referindo-se as
polémicas envolvendo a magonaria no contexto europeu. Ao mesmo tempo, faz mengao a Revolta do
Quebra-Quilos, emprestando a este movimento popular uma conotagio religiosa, que associava o
regalismo do Estado ao jesuitismo magom, como pe¢as de um mesmo plano para destruir a Igreja e

seus fundamentos.

Assim, em meio aos episddios da Questao Religiosa, tanto as orientagdes da Santa S¢, quanto
o combate a magonaria foram considerados a luz das tensGes entre Igreja e Estado no Brasil, bem
como de questoes locais a sua diocese. Esta leitura dos acontecimentos nos permite exercitar a
perspectiva metodolégica dos jogos de escala (REVEL, 1998), por meio da qual a Questio Religiosa
¢ reinscrita em dinamicas que vao do local ao global, do pontificio ao paroquial, e vice-versa, revelando

facetas originais do ultramontanismo no Brasil oitocentista.

Do pontifical ao paroquial: a condenagio da magonaria e do regalismo do Estado

A Questao Religiosa, assim como a ascensao ultramontana no Brasil inserem-se no contexto
global da reacdo catdlica as transformacgoes deflagradas pela Revolugao Francesa, quando a Caria
romana passa a encampar um projeto que reabilita o “paradigma tridentino”, apoiando “o
fortalecimento da autoridade pontificia sobre as igrejas locais; a reafirmagao da escolastica; o
restabelecimento da Companhia de Jesus (1814); a definicio dos ‘perigos’ que assolavam a Igreja”
(SANTIROCCHI, 2010, p. 24). Em sua luta pela afirmagao da autoridade hierarquica e paralela a dos
Estados nacionais, a Santa Sé investiu na normatiza¢ao, visando o fortalecimento do poder temporal

do Papa e a defesa da autonomia institucional da Igreja frente ao poder civil.

Na Enciclica Quanta Cura e seu anexo Syllabus, publicados em 8 dezembro de 1864, Pio IX
inclufa dentre os supostos “erros da modernidade” a compreensao de que “na colisao das leis de

ambos os poderes, o direito civil deve prevalecer”, defendendo a supremacia do poder espiritual .

“que lhe servem de suporte, reforco, oposicao e que balizam suas normas, concepg¢oes e costumes”. (ZANOTTO, 2018,
p. 347)
12 A este respeito, a Enciclica Quanta Cura retoma a defesa da liberdade da Igreja, afirmando a necessidade da submissdo
da vontade da autoridade civil a “autoridade suprema da Igreja e desta Sé Apostolica, que lhe foi confiada por Cristo
Senhor” (PIO IX, 1864, p. 4). Em vérios momentos, frisa que os decretos dos Romanos Pontifices ndo precisam de
7
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Sylvain Milbach considera que “a intransigéncia catolica nasceu oficialmente com o impacto do Syllabus
de 1864” (MILBACH, 2014, p. 342), sobretudo em fungdo da sua oitava proposi¢ao, que condenava
como erro admitir-se que “O Pontifice Romano pode e deve se reconciliar com o progresso, o

liberalismo e a civilizacio moderna”.

A reafirmagdo da centralidade do Magistério levou a instituicio do dogma da infalibilidade do
poder papal, durante o Concilio Vaticano I (1869-1870), sendo normatizada pela Constitui¢ao
Dogmatica Pastor Aeternus, em 18 de abril de 1870. Este documento fundamenta a primazia de Pedro
entre os Apostolos, estabelecendo que todos os sucessores de Pedro, na Sé de Roma, herdam esse
posto. Assim, “o Romano Pontifice, quando fala ex cathedra ,|...] goza daquela infalibilidade com que
o divino Redentor quis que a sua Igreja fosse acompanhada na definicao da doutrina relativa a fé e aos
costumes” (PIO IX, 1870, p. 5). Também nele a submissao ao poder temporal ¢ criticada:

Condenamos e rejeitamos, portanto, as declaracdes daqueles que consideram
legitimo impedir esta relagio de comunicagio entre o lider supremo e os pastores e
os rebanhos, ou que querem subjuga-la ao poder civil, pois sustentam que as decisGes
tomadas pela Sé Apostdlica, ou a sua vontade, para o governo da Igreja, ndo podem
ter forga e valor se ndo forem confirmados pelo poder civil (PIO IX, 1870, p. 3).

No que tange a magonaria, a hostilidade da Santa Sé reflete seu papel central nas sociedades
modernas, enquanto espacos de sociabilidade e engendramento de uma nova cultura politica, marcada
pela razao critica e a formag¢ao de uma opiniao publica autbnoma. Assim, configurando redutos de
posturas liberais, defensoras do livte pensamento e da tolerancia religiosa, as lojas magoOnicas
tornaram-se, desde o século XVIII, alvo da perseguicao dos regimes absolutistas e da Igreja catdlica,

preocupados com o avango das ideias revolucionarias e anticlericais. (BENIMELIL, 2007, p. 67)

A condenacao da magonaria pela Santa Sé atravessa os séculos. A comegar pela Bula In
Eminenti Apostolatus Specula, editada pelo papa Clemente XII em 28 de abril de 1738, na qual denunciava
a dupla ameaga — politica e religiosa - representada pelas organizagoes secretas, denominadas como
“seitas”, que ao se colocarem em defesa da “promiscuidade religiosa”, ameagavam a inica e verdadeira

té, tal qual era concebido o catolicismo (GONCALVES, 2012, p. 44).

Essa oposicio foi reiterada por outros pontifices, no decorrer dos séculos XVIII e XIX (Bento
X1V, Pio VII, Leao XII, Pio VIII, Gregério XVI), chegando ao pontificado de Pio IX, quando ganhou

sua mais contundente e elaborada condenacio. No seu § 4°, o Syllabus errorum listava como supostos

sancdo ou aprovacdo do poder civil. H4 ainda a critica as associacdes condenadas pela Igreja, que sdo toleradas por alguns
Estados civis, como foi o caso da magonatia no Brasil.
8
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

"erros da modernidade”: o “Socialismo, Comunismo, Sociedades Sectretas, Sociedades Biblicas,
Sociedades Clérico-Liberais” . Além disso, em seu § 5°, o documento papal destacava como o
vigésimo erro a ser combatido o de se pretender que o “poder eclesiastico nao deve exercer a sua
autoridade sem licenca e consentimento do governo civil”, ao qual seguia-se o vigésimo primeiro erro:
que a “Igreja ndo tem o poder de definir dogmaticamente que a religido da Igreja Catdlica é a unica

verdadeira”. (PIO IX, 1864).

Pautados nestes documentos pontificais, os ultramontanos no Brasil passaram a combater o
regalismo estatal, a magonaria e outras tendéncias vistas como contrarias a fé catélica. Embora as
tensoes entre o Trono e o Altar ja se acumulassem desde antes, o estopim da Questdo religiosa foi o
discurso do padre magom, José Luis de Almeida Martins, publicado no Jornal do Comércio, em uma
comemora¢ao em uma loja magonica, logo apds a promulgagao da lei do Ventre Livre, em 28 de
setembro de 1871. O bispo do Rio de Janeiro, D. Pedro Maria de Lacerda suspendeu o padre,

desconsiderando a falta de aprovagao imperial - do placet - aos documentos pontificais antimagonicos.

Dom Vital - bispo de Olinda - ao lado de D. Macedo Costa - bispo do Para - foram aqueles
que reagiram mais energicamente a magonaria. Nao levando em conta a auséncia de beneplacito do
Imperador as bulas papais que a condenavam, comegaram a interditar as irmandades que possuiam
membros magons publicamente assumidos e que se negaram a abjurar a sociedade secreta. Em 2 de
fevereiro de 1873, D. Vital publicou uma Carta Pastoral condenando as propagandas anticlericais, as
irmandades advertidas e o placet do Estado, responsabilizando-o pelo descumprimento das bulas
papais. Como ja mencionado, ambos os bispos acabaram presos, em 1874, acusados de desobediéncia

ao poder executivo e moderador, sendo anistiados em 1875.

O Imperador, orientado pela maioria de seu Conselho de Estado, e do gabinete ministerial
presidido pelo visconde de Rio Branco, defendia a necessidade do beneplacito'. Segundo Santos e
Sofiatti (2015, p. 43): “A chave do argumento imperial em defesa da posicao magonica era que ela nao

tinha o perfil anti-religioso da Europa, nao se aplicando as condenagdes pontificias de entao”.

13 Este artigo lembrava: “Tais pragas sio frequentemente, e com expressdes muito sérias, reprovadas na Epist.
Enciclica Qui pluribus, 9 de novembro de 1846; na Alocugao Quibus quantisque , 20 de abril de 1849: na Epist. Enciclica Noszs
et Nobiscum , 8 de dezembro de 1849; na Alocucio Singulari quadram, 9 de dezembro de 1854; na Epist. Quanto conficiamnr
10 de agosto de 1863 (PIO IX, 1864).
14 Em parecer datado de 23 de maio de 1873, o Conselho de Estado declarou que, sendo a constituicio organica das
irmandades da alcada do poder civil, a0 punir uma delas, D. Vital havia “exorbitado de suas fun¢ées”, devendo por isso
suspender o interdito. Contudo, ignorando o parecer, o bispo continuou punindo outras irmandades, o que levou decisio
pela sua condenacio.

9

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

De fato, a experiéncia brasileira ¢ reveladora do anticlericalismo catdlico e patridtico da
magonaria (SILVA; SILVA, 2024), cujos membros desempenharam papel crucial na independéncia
do Brasil, sendo ainda comum a participagao de padres na magonaria — como revela o caso do padre
José Luis de Almeida Martins -, assim como de magons nas irmandades (BARATA, 2000). Entre os
politicos e juristas do Império, portanto, até os episdédios da Questao Religiosa, pairava uma certa
compreensao de que a magonaria no Brasil nio “professava intuitos anticatélicos”, nem estava

vinculada “a maconaria revolucionaria internacional”."”

O que nos permite considerar que, mais do que uma ameaga concreta a Igreja, os ataques a
magonaria pelo clero ultramontano foram potencializados pelas suas criticas ao regalismo do Estado,
acusado de tolher a Igreja de sua plena liberdade. Legitimado pelos documentos pontificios, D. Vital
instrumentalizou habilmente a representagao corrente entre os ultramontanos da magonaria como
“berco da revolugiao” (SILVA, 2020)', valendo-se de referéncias sobre os embates travados no

contexto europ cu.

Esta postura deve ainda ser interpretada a luz da experiéncia vivenciada por D. Vital, ao estudar
no Seminario de Sio Sulpicio, na Franga. Segundo Meneses (2021), esta fase de sua formagio o
colocou em contato com o forte galicanismo do pafs e com o anticlericalismo magom, além de pautar
seus estudos na extensa lista de documentos papais, que condenavam estas chamadas “heresias”.
Deste modo, ao voltar ao Brasil, o prelado procurou aplicar as condenagoes de Pio IX sobre a

magonaria, embatendo-se diretamente com o regalismo do Estado.

Em Olinda, Dom Vital, recém-empossado como bispo, enfrentou um ambiente polarizado
entre jornais catélicos e magonicos. A respeito dos debates de matéria filoséfico-religiosa na imprensa
recifense, nao se pronunciou. O acirramento da questao veio com um artigo do protestante Laurence
Louis-Felix Bungener, no qual acometia o dogma da virgindade perpétua de Maria. Em resposta aos

ataques a Nossa Senhora, D. Vital redigiu uma carta Pastoral, publicada na edi¢ao de 23 de novembro

15 Era este o posicionamento do estadista Joaquim Nabuco que, ndo por acaso, referia-se a mobiliza¢do ultramontana
contra a magonaria como representando uma “invasao do poder espiritual sobre o temporal, conforme registrado no seu
texto “A Invasdo Ultramontana”, de 1873 (SANTOS; SOFIATTI, 2015, p. 48).
16 Nas paginas do jornal O Ap6stolo, principal peridédico ultramontano da época, editado no Rio de Janeiro entre 1866 ¢
1901, a maconaria era representada como “a Revolugdo em a¢do”, movendo tanto a Revolucio de 1789, como os principios
socialistas em voga no mundo ocidental. Segundo seus editores, ela “nao tem feito s6 revolugdes, cla ¢ a Revolugao mesma.
Ela ¢ a desorganizacio social reduzida a sistema; é o socialismo! E a negacdo da autoridade” (O APOSTOLO, n. 28, 13
de janeiro de 1873, p. 2).

10

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

de 1872 do jornal A Uprido, também editado em Recife pelo leigo ultramontano José Soriano de

Souza'.

Tendo Dom Vital expedido uma carta circular ao clero, advertindo a este e as irmandades
religiosas da sua diocese contra a magonaria e asseverando que suspenderia de ordens religiosas os
padres ligados a ela, bem como expulsaria os filiados magons que nao abjurassem, esbarrou na recusa
da irmandade do Santissimo Sacramento que, punida canonicamente, recorreu ao Estado. Frente ao

governo Imperial, Dom Vital manteve sua decisdo com base no apoio da Santa Sé e na legislacio

eclesiastica (SANTOS, SOFIATTI, 2015).

Em 1873, na efervescéncia das discussoes na imprensa pernambucana, Dom Vital publicou sua
“Carta Pastoral do Bispo de Olinda, premunindo seus diocesanos contra as ciladas e maquinagdes da
magonaria”, refletindo nao apenas suas preocupacdes teologicas e morais, mas, também, advertindo
os fiéis e parocos sob sua tutela das propagandas anticatélicas dos supostos inimigos da Igreja, sendo

o principal deles a magonaria.

Segundo ele, a ndo concessao do beneplacito pelo Imperador nao isentava a magonaria de ser
condenada pela Igreja, conforme as bulas papais, como I Eminenti (1738) e Providus (1751). Afinal,
argumentava, “os principes e monarcas sao ovelhas de Jesus Cristo, e nao pastores; sao filhos da Santa
Madre Igreja, e nao pais” (OLIVEIRA, 1873, p. 35). O placet, portanto, seria uma inversio: equivalia

a Jesus dizer a César que lhe daria as chaves do Reino dos Céus, a0 invés de da-las a Pedro'®.

Além da critica ao regalismo do Estado, D. Vital descreve a magonaria como uma “seita” que,
segundo ele, se disfarcava sob a aparéncia de piedade e filantropia, a0 mesmo tempo que solapava
com “mao sacrilega e misteriosa os alicerces da autoridade eclesiastica” (OLIVEIRA, 1873, p. 6). Para
embasar seu discurso, o bispo lista as condenagdes que a magonaria ja sofrera anteriormente, citando
uma gama de documentos pontificais e, desse modo, difundindo a normatizagio emanada da Santa
Sé.

Em sua Carta Pastoral de 1873, Dom Vital busca demonstrar a incompatibilidade entre

catolicismo e magonaria, citando magons europeus que “reconhecem e até confessam que nio se pode

17 Esta carta pastoral, segundo Nilo Pereira, foi publicada em 1872 e trata de defender a Imaculada Conceigdo de Maria
dos ataques macons. Seria a primeira carta promulgada por Dom Vital neste embate (PEREIRA, 1980).

18 Desta forma, o bispo legitima sua posicdo anti-regalista, recorrendo ao recurso da intertextualidade com os documentos
da época, incluindo a Biblia. Neste caso, a imagem das chaves celestes nas mios de César ¢ uma figura de linguagem de
forte apelo sobre seus paroquianos, difundindo entre eles a visdo ultramontana do que representaria o direito do
Beneplacito.

11
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

ser a0 mesmo tempo magom e catdlico” (OLIVEIRA, 1873, p. 14). Ele critica a tentativa do governo

de dissociar a magonaria local da europeia, alegando que ambas sdo igualmente nocivas a fé catdlica.

Dom Vital usa supostas citagdes de magons, publicadas em outros impressos, para provar que
a maconaria ¢ uma s6, em qualquer pafs. F assim que, segundo ele, o Orador da Loja Conciliagio"
teria afirmado: “Espalhados por toda a superficie da terra fazemos uma sé comunidade, temos a
mesma origem, sabemos os mesmos mistérios, caminhamos pelo mesmo caminho, e tendemos aos
mesmos fins, sujeitos sempre a mesma regra e dirigidos pelo mesmo espirito” (OLIVEIRA, 1873, p.
22). Sendo, portanto, a mesma institui¢ao, a magonaria brasileira também ¢é condenada pela Igreja, e
nao haveria justificativa para os catélicos permanecerem ligados a magonaria, sendo este um erro

gravissimo, mesmo que houvesse aprova¢ao do Imperador.

Concluindo sua Carta Pastoral de 1873, Dom Vital cita diversos ataques da magonaria aos
dogmas catdlicos, sendo eles: a filiagio divina de Jesus e de sua divindade, o dogma da Santissima
Trindade, a infalibilidade pontificia e blasfémias contra a Eucaristia e contra a “Santfssima e Imaculada

9520

Virgem Maria””. Também exemplifica com supostas calinias feitas a bispos e padres em 6rgaos

oficiais da magonatia.

Estes recursos discursivos emitidos pelo bispo D. Vital podem ser interpretados a luz do que
Eni Otrlandi atribui ao lugar da linguagem, que “nio aparece apenas como instrumento de
comunicagao ou transmissao de informagoes, ou suporte de pensamento, mas como lugar de conflito,
de confronto ideolégico, em que a significagao se apresenta em toda sua complexidade” (ORLANDI,
1996, p. 83). Ao analisar a Carta Pastoral de Dom Vital por esta perspectiva, é possivel notar o esfor¢o
que este empenha para ressaltar os males provocados pela magonaria, num evidente conflito
ideoldgico. Aqui, o ataque aos dogmas se mostra significativo, pois representando verdades
fundamentais e inquestionaveis da Igreja, seu insulto visa a provocar a reagao dos fiéis. Ou seja: a0
explicitar estas supostas declaragoes da magonaria, Dom Vital quer que suas ovelhas compreendam

sua critica e corroborem.

Os ataques a magonaria e ao regalismo do Estado seriam reiterados em outro escrito de D.

Vital, quando este ja se encontrava preso na Fortaleza de Sao Joao, no Rio de Janeiro, por decisao do

19O Orador ¢ o cargo de uma Loja magdnica que responsavel por garantir a regularidade dos trabalhos e a aplicagdo das
leis e regulamentos da magonatia.
20 Vale ressaltar o valor dado ao entdo dogma da “Imaculada Concei¢do”, que sempre aparece junto do titulo de Nossa

Senhora nos escritos da época. Este dogma foi proclamado por Pio IX através da bula Ineffabilis Deus, de 8 de dezembro
de 1854, estabelecendo que Maria foi preservada do pecado original desde o primeiro instante de sua concepgio.
12
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

governo imperial. Trata-se da sua Instrucao Pastoral intitulada “A magonaria e os jesuitas”, publicada
em 1875 pela Tipografia do Apdstolo™, na qual defende a inocéncia dos jesuitas na revolta do Quebra-

Quilos e acusa a magonaria de querer destruir o catolicismo.

No inicio da Instrugao Pastoral de 1875, Dom Vital utiliza uma metafora poderosa para
representar a Igreja Catélica como a “Esposa de Cristo”, que ao longo dos séculos sofreu inumeras
perseguicOes. Essa representagao assume forma de prosopopeia, ou seja, a Igreja é personificada,
apresentada como um ser que sente e sofre diretamente os martirios enfrentados por seus fiéis ao
longo da histéria, como torturas, masmorras, ataques de feras e queimaduras com azeite fervente. O
bispo menciona, inclusive, figuras histéricas que marcaram essa trajetoria, como Nestério —
considerado um “filho ingrato” — e Santo Agostinho — exemplo de “filho ilustre”. Mas é a magonaria

que, uma vez mais, aparece como a sintese personificada de todos estes males.

Ao usar a linguagem metaférica, o bispo retrata os sofrimentos dos fiéis, personificados na
Igreja, de forma muito viva, com a inten¢ao de sensibilizar os fiéis leitores. Neste sentido, seu discurso
assume uma das funcionalidades destacadas por Orlandi, segundo a qual: “o discurso [...] ¢ menos
transmissao de informagao do que efeito de sentidos entre locutores, sendo considerado como agao

social, ou seja, como parte do funcionamento social geral” (ORLANDI, 1996, p. 83).

Dessa forma, a linguagem utilizada por Dom Vital comporta forte carga simbdlica e emocional,
com vistas nao apenas a convencer racionalmente, mas a sensibilizar os leitores e evocar sentimentos
de lealdade e defesa da fé, além de reafirmar seu papel lider espiritual legitimo, cuja missao seria
premunir o rebanho e advogar a inocéncia da Companhia de Jesus. Advoga, assim, o lugar de mediador

da “voz de Deus que pela nossa boca vos exorta e vos poe de sobreaviso” (OLIVEIRA, 1875, p. 9).

Esta mediacdo entre o divino e o material, através dos pastores, revela a estrutura e
funcionamento do discurso religioso, classificado por Orlandi (1996) como um discurso autoritario,
em dois sentidos: pelo lado do emissor, por ser o representante da voz de Deus e nio poder altera-la,
pois sua voz ¢ regulada pela Igreja, pelo texto sagrado, etc. “Quando digo que a voz de Deus se fala
no padre, é ‘como se’ Deus falasse: a voz do padre é a voz de Deus. Essa é a forma da representagao,

ou seja, da relagao simbolica” (ORLANDI, 1996, p. 244). Pelo lado do receptor, por ser incontestavel,

2l Vale lembrar que o principal jornal ultramontano da época, editado no Rio de Janeiro, possuia uma Tipografia propria,
por meio da qual colocou-se como principal divulgador das obras de ultramontanos europeus, cuidando de tradugdes e
publicacoes destas. Também publicava e divulgava documentos da Santa Sé e outros redigidos pela alta hierarquia do clero
brasileiro (SILVA, 2020).
13
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

estabelecendo uma relagao hierarquica entre este € o emissor. No caso em questao, portanto, nao ¢ o
Bispo quem fala, mas Deus que exorta seus fiéis contra a magonaria, trazendo maior legitimidade ao

discurso.

Em sua narrativa, Dom Vital acusa a magonaria com base em documentos internos da prépria
Ordem. Especialmente, a “Instruc¢ao Secreta e Permanente da Venda Suprema”, de 1819, documento
apocrifo, atribuido a magonaria, que teria sido escrito pela chamada Alta Venda (ou Venda Suprema):
uma suposta cupula da maconaria italiana com a intengao de destruir o catolicismo. Este documento
foi divulgado posteriormente por escritores catélicos ultramontanos no século XIX, como parte de
suas denuncias contra a magonaria e o liberalismo, principalmente no contexto da publica¢ao do
Syllabus  Errorum (1864) e do Concilio Vaticano I (1869-1870), que condenavam ideologias

anticlericais®.

Apesar de questionada em sua procedéncia, a Instrucao Secreta foi usada como arma retérica
em disputas entre ultramontanos e liberais, alimentando a narrativa de que havia uma conspiragdao
magonica para destruir a Igreja a partir de seu interior, justificando a vigilancia rigorosa sobre ideias
modernistas. Este texto conteria o fim, os meios, o método, a preparagdao e a marcha da Magonaria.
Para comprovar esta afirmacao, Dom Vital utilizara principalmente a declaragao, retirada da citada
Instrucao, onde se afirmava: “nosso fim principal é o de Voltaire e da Revolugdao Francesa, ‘o

aniquilamento perpétuo do catolicismo e até da ideia crista” (OLIVEIRA, 1875, p. 12).

Ainda citando a Instrucdo Secreta, D. Vital aprofunda a explicagdao sobre a critica magonica
aos dogmas da Igreja. Segundo ele: “A autoridade da Igreja, a divindade do seu Adoravel Fundador,
sua doutrina, seus dogmas, mistérios, sacramentos, ministros, tudo, tudo guerreia a hidra das trevas,
tudo nega a seita incrédula, de tudo blasfema sua lingua impia” (OLIVEIRA, 1875, p. 39). Sendo os
sacramentos parte do amago da fé catdlica, a critica a eles representaria a critica a0 mais sagrado da
religido. Valendo-se de uma linguagem metaférica, D. Vital apropriava-se de uma simbologia cara a
magonaria, invertendo as associagdes em jogo: a Igreja catdlica representaria a Luz - “sentinela sempre

atenta, velando dia e noite pela guarda e seguranga da sociedade humana” (OLIVEIRA, 1875, p. 39)

22 O texto foi reproduzido por indimeros catolicos, destacando-se Mons. Delassus, La Conjuracion Antichrétienne (Patis:
Desclée de Brouwer, 1910), Tomo III, pags. 1035-1092. O texto integral de “A Instrucdo Permanente da Alta Venda”
também estd publicado em: Mons. Dillon, Grand Orient Freemasonry Unmasked (Dublin: Gill, 1885; Palmdale, Calif.:
Christian Book Club, n.d.), pags. 51-56. (Disponivel em: https://petmanencia.org.bt/drupal/node/5819).
14
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

-, enquanto a magonaria era chamada de “Hidra das Trevas”, metafora que fazia referéncia ao demonio

e que aparecera diversas vezes em seu discurso.

Para ele, o grito magom setria o Non Serviam, que, segundo a tradi¢ao, é associado ao anjo
rebelde, devido a desobediéncia as leis civis e eclesiasticas, lei temporais e espirituais. Dado que no
discurso religioso a fé é o parametro para delimitar a comunidade a qual fala o locutor, ao utilizar uma
expressao em latim, conhecida pelos fiéis da época, e ao explicitar a critica mag¢onica aos dogmas,
cerne do catolicismo, Dom Vital intencionava causar grande impacto no leitor, criando uma maior
proximidade com este e delimitando sua comunidade, mostrando dirigir seu apelo aqueles que

compartilham de suas crengas, costumes e de um vocabulario comum.

Desse modo, ¢ possivel identificar no documento analisado algumas das caracteristicas do

discurso religioso que, segundo Orlandi, se valem do:

[..] uso de metaforas que sio, depois, explicitadas por parafrases (sobretudo nos
sermdes), pois, como o dizer religioso é obscuro, e sempre sio possiveis muitas
leituras, as parafrases indicam a leitura propria para a metafora; procedimento
andlogo a esse ¢ o das citagdes em latim que depois sdo traduzidas por perifrases
extensas e explicativas, aproveitando-se o maximo de efeitos de sentido (religiosos)
sugeridos pela diferenga de lingua [...] (ORLANDI, 1996, p. 259).

As citagoes em latim e as metaforas eram usadas por D. Vital como forma de legitimar seu
discurso e, neste conflito ideolégico por meio da linguagem (ORLANDI, 1996, p. 83), buscar
convencer seus leitores. Nota-se, ainda, o uso recorrente de oposi¢oes maniquefstas entre o “bem” e

o “mal”, o divino e o maligno, a verdade e a mentira.

Fundamentado por uma visao hierarquica da estrutura eclesiastica, argumentava que 0 meio
arquitetado pelos magons para destruir o catolicismo seria o ataque ao papado, considerado por ele a
pedra angular da Igreja. Citando a Pastor Aeternus (1870) e a Biblia, reforcava sua fidelidade a Santa Sé
e a importancia do Sumo Pontifice, acreditando que a queda do Papa levaria ao colapso da Igreja.
Motivo pelo qual a magonaria buscava enfraquecé-lo, atacando bispos e padres, promovendo a
separacao entre Igreja e Estado, o casamento civil, leis que prejudicavam a religido e conflitos entre a

Igreja e o Estado, conforme supostamente agia no contexto da Questao Religiosa.

Segundo D. Vital, para atingir este fim, a magonaria se valia de calinias e da imprensa, retratada
como “o grande canal por onde se escoam no seio da sociedade todas as imundices da Maconaria”
(OLIVEIRA, 1875, p. 61). Acreditava que muitos periédicos no Império seriam secretamente

favoraveis a Ordem. A imprensa declaradamente magonica, por sua vez, silenciava sobre as boas a¢es

15
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

da Igreja e difundia falsas acusacles, sendo instrumento de ataque moral e doutrinario. Este
posicionamento se revela em sintonia com as criticas feitas pelo Papa Pio IX na enciclica Quanta Cura
(1864), segundo a qual, “impias doutrinas de toda espécie sao difundidas pelos inimigos de toda
verdade e justica com pestiferos livros, panfletos e jornais espalhados pelo mundo, com os quais
enganam os povos e mentem maliciosamente” (PIO IX, 1864, p. 5). Nao sem razado, este pontifice
elegeu a “imprensa catdlica como uma das principais estratégias na cruzada para combater as

publicagoes classificadas como impias e a-catdlicas e para restaurar o catolicismo na sociedade”

(MARIN, 2020, p. 20). Posi¢ao esta endossada por D. Vital.

Um outro alvo da magonaria, segundo D. Vital, seria a educacao. Citando a “Instrucao Secreta
e Permanente da Venda Suprema”, de 1819, tentava mostrar que este suposto documento magom
revelaria um plano para corromper criangas e mulheres; estas dltimas por que, segundo ele, “exercem
grande influéncia sobre os homens, de modo que, se quisermos reformar o mundo, precisamos

comegar pela reforma das mulheres”. (OLIVEIRA, 1875, p. 91)

Em sintese, D. Vital descreve uma conspiragao magonica para derrubar a hierarquia eclesiastica,
instaurar uma “republica universal” e destruir o papado, pautada em sacrilégios, difamacoes e
manipulacao da educacgao e da imprensa. Apesar disso, encerra sua critica com tom de esperancga e fé
na vitéria da Igreja, acreditando que “a magonaria nao conseguira seu impio fim! Nao! E mil vezes nao!
Porque assim nos garantiu aquele, a cujo Nome bendito curvam-se reverentes ou for¢ados todos os
joelhos nos céus, na Terra e nos infernos!” (OLIVEIRA, 1875, p. 96). “E? portae inferi non prevalebunt

adversus ean?’>..

Do local ao global: a denuncia do “jesuitismo” magom no contexto da Revolta do

Quebra-Quilos

A Revolta do Quebra-Quilos (1874-1875), ocorrida no Nordeste, foi um movimento popular
que envolveu motivagoes diversas. Suscitada contra os impostos, o servico militar obrigat6rio, 0 novo
sistema métrico instituido, refletiu as tensGes sociais e economicas da época, reflexo da crise

econdémica em que se encontrava o Nordeste em virtude da queda nas exportagoes do agicar e do

23 “H as portas do inferno nio prevalecerdo contra ela” [traducdo nossa].

16
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

algodio™. No contexto da Questio Religiosa, contudo, a revolta ganhou, também, uma dimensio
religiosa, por mobilizar a populagao local contra a prisao dos bispos Dom Vital e Dom Macedo Costa,

em 1874.%

O clero da regido era composto por jesuitas e franciscanos. Enquanto estes ultimos mantinham-
se distantes dos conflitos sociais, os jesuitas, em sua maioria vindos da peninsula italica, punham-se
em favor da populacdo local, denunciando as injusti¢as sociais em suas pregacdes (MONTEIRO,
1997). Vale notar que, por cerca de dois séculos os jesuitas exerceram uma a¢do missionaria e
educadora hegemoénica na América portuguesa. Embora os objetivos educacionais nao figurassem
dentre os propésitos iniciais da Ordem — que, nascida sob o signo da Reforma Catolica, visava antes
“a confissio, a pregacdo e a catequizagio” (LUZURIAGA, 1975, p. 118)* - este recurso teve papel
fundamental no processo de colonizagdo da América portuguesa, legitimando a dominagao sobre o
territério colonial em nome de um projeto de dominacio pautado no bindémio evangelizacio-

civilizagao (SILVA, 2023).

O monopdlio ideolégico galgado pelos jesuitas no Reino e no Ultramar, juntamente com a
autonomia economica e administrativa na colonia, tornou a Ordem um dos principais alvos do
regalismo pombalino (1750-1777). Atribuindo a este monopdlio a causa do atraso intelectual de
Portugal, o Marqués de Pombal encamparia uma verdadeira campanha contra os jesuitas, considerados
"gananciosos, sediciosos, promotores de conspiragdes, mentirosos, autoritarios, antiprogressistas e
representantes de interesses de uma autoridade estrangeira", representada pelo Sumo Pontifice
(SANTIROCCHI, 2010, p. 51-52). Tendéncia esta que culminaria na Lei de expulsio da Companhia

de Jesus, de Portugal e seus Dominios, em 1759.

No contexto da ascensio ultramontana como resposta intransigente da Igreja catdlica aos
supostos “erros da modernidade”, o projeto missionario seria reabilitado como uma das estratégias da

Santa S¢é para promover a universalizagao do catolicismo. Desde 1842, os jesuitas retornam ao Brasil,

24 Contudo, o nome “Quebra-Quilos”, dado pelas autoridades imperiais, buscou “transmitir a ideia de que o movimento
era resultado do atraso e ignorancia dos rebeldes, ocultando os outros aspectos da revolta”. (MONTEIRO, 1997, p. 10).
Sobre este movimento, ver ainda: RICHARDSON, 2008; OLIVEIRA, 2017.
% Contudo, o nome “Quebra-Quilos”, dado pelas autoridades imperiais, buscou “transmitir a ideia de que o movimento
era resultado do atraso e ignorancia dos rebeldes, ocultando os outros aspectos da revolta”. (MONTEIRO, 1997, p.10)
26 A Companhia de Jesus, fundada em 1540 por Inacio de Loyola, ¢ uma ordem catdlica formada por padres jesuitas
dedicados a catequese e evangelizagdo. Baseava-se em cinco principios centrais: busca da perfeicio espiritual, obediéncia
absoluta, disciplina rigorosa, hierarquia de inspiracdo militar e valoriza¢do das aptidées individuais. A fiel aplicacdo desses
fundamentos tornou-a uma congregacdo poderosa e influente dentro da Igreja.

17

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

1”, como no Rio Grande do Sul,

fundando missoes e colégios em diversas regioes do territorio naciona
Santa Catarina, Sio Paulo e no Nordeste, funcionando como um braco fundamental do
ultramontanismo no pais. A tal ponto que, segundo Azevedo (1988, p. 215), “na segunda metade do

século XIX, ser chamado de jesuita era igual a ser chamado de ultramontano”.

Nas provincias do Nordeste brasileiro, a atuagao dos jesuitas italianos se deu por meio de
“missoes populares em Pernambuco, no Rio Grande do Norte, Alagoas e Ceara” (AZEVEDO, 1988,
p. 214), sendo politizada no contexto da Revolta do Quebra Quilos. Algumas atitudes dos revoltosos
refletiam o clima da Questao Religiosa vigente, como na ocasido da invasdo da vila de Inga, Paraiba,
na qual se ouviam os gritos de “Viva a religido e morram os magons”, fato este que serviria de
confirmagio para as autoridades locais sobre a influéncia da Igreja local na revolta, levando o Estado

a expulsar os jesuitas da regiao, em 1874. (MONTEIRO, 1997)

Do cativeiro, D. Vital interpretava estes acontecimentos como sendo mais uma estratégia da
magonaria para destruir o catolicismo. Na Instru¢ao Pastoral de 1875, o tom de combate a magonaria
e ao regalismo do Estado, ja registrado na sua Pastoral de 1873, era realcado pelas revoltas populares

locais e levantava-se em defesa dos membros da Companhia de Jesus, argumentando que:

[...] a maconaria, através da revoluciio permanente por ela arquitetada visando o fim
do catolicismo e das monarquias, procura primeiramente a destruicio do papado, e
para isso, busca perseguir e findar todas as ordens religiosas, que ddo sustento a
Catedra de Pedro. Dai, a mais vigorosa de todas sendo a Companhia de Jesus, que
combate diretamente a tevolugdo e os erros dela advindos, sem falar de servirem e
obedecerem diretamente ao Papa (MEDEIROS, 2020, p. 160).

Reiterando sua concepg¢ao hierarquica da Igreja, como “sociedade perfeita”, argumentava que
“para desmoronar o papado, bem o sabem os operarios da iniquidade, é indispensavel primeiro que
tudo tirar-lhe o auxilio desta Ordem” que, segundo ele, constitui “o mais sélido de seus pilares, o mais
firme de seu esteio” (OLIVEIRA, 1875, p. 102) que os magons “nunca tem podido iludir ou aliciar”
(OLIVEIRA, 1875, p. 46). Motivo pelo qual atiravam-se furiosos contra ela, utilizando-se de todos os

S€us recursos.

Em defesa dos jesuitas, D. Vital rebateu as provas apresentadas pelo governo contra estes,
afirmando serem frageis, manipuladas e baseadas em suposicdes. O prelado afirmava que nenhum

membro do clero tomou parte nos movimentos; pelo contrario, tentaram apaziguar os animos. E que

27 Dai, em boa medida, a insisténcia da critica de D. Vital, anteriormente mencionada, ao associar a educa¢io como alvo
da magonaria, o que representava uma forma de combater, no seu cerne, a implementacio dos jesuitas em territério
nacional.
18
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

se houve algum caso isolado de paroco que apoiou a revolta, ndo deveria este comportamento
manchar toda a imagem do clero da diocese. “O préprio que ora esta preso por este motivo, s6 tem
um crime, mas crime gravissimo - é haver tentado expelir a magonaria das irmandades de sua paréquia”

(OLIVEIRA, 1875, p. 138).

Portanto, para o bispo olindense, a verdadeira motivagiao da prisao dos bispos e a expulsido
dos jesuitas da provincia nao seria o suposto envolvimento destes na revolta popular, mas a rivalidade
com a magonaria, sendo ela a responsavel por difamar a Companhia de Jesus por meio de calinias.
Para fundamentar seu argumento, Dom Vital transcreve e analisa as onze provas fornecidas pelo
Estado Imperial para justificar a expulsao dos jesuitas, a fim de provar que estas foram dispostas de

maneira tendenciosa, visando culpar os jesuitas injustamente.

As acusagOes contra os jesuitas comegaram com a denuncia do chefe de policia Antonio
Francisco Correia de AraGjo ao presidente da provincia, Lucena, sobre supostas reunides
conspiratorias. A policia realizou buscas em residéncias de padres e encontrou cartas que sugeririam
seu envolvimento com movimentos sediciosos. Uma carta de Manuel José Xavier Ribeira ao padre
Ibiapina foi interpretada como referéncia a Revolta do Quebra-Quilos. Contudo, embora o governo
anunciasse o encontro de provas contra os jesuitas, as cartas pouco ou nada diziam a respeito das
revoltas, de modo que a suposta carta encontrada pelo delegado nao foi incluida no processo. Lacuna
esta que levava D. Vital a argumentar: “Apresentam-se fragmentos de cartas; citam-se cartas de leigos

eclesiasticos, cartas de padres e frades, [...] transcrevem-se trechos, e nao cartas, que assim truncados

podem variar de sentido” (OLIVEIRA, 1875, p. 153).

O prelado também analisou e buscou refutar as nove razoes apresentadas por Lucena contra
os jesuitas, considerando-as frageis e baseadas em suspeitas. Para Souto Maior (1926, p.90) “tentara
Lucena compensar os pouco convincentes documentos com uma série de consideranda, onde sofismas
mesclam-se com suspeitas para gerar a verdade governamental”. Neste sentido, acusava o governador
da provincia de sempre pressupor a culpa dos jesuitas, como na razio numero dois, que se inicia nos
seguintes termos: “Considerando que foram os ditos padres jesuitas os que promoveram o atual
conflito religioso [...]” (OLIVEIRA, 1875, p. 157). O documento acusava os jesuitas de promoverem
a Questao Religiosa e perturbarem a relagao entre Igreja e Estado, aconselhando D. Vital a se rebelar

contra o Estado e distorcendo os fatos, a0 enviarem emissarios a Roma.

No entanto, D. Vital refuta essas alegacOes, rendendo submissao ao poder civil dentro dos

limites de sua autoridade. Segundo o bispo, ele cumpria sempre os decretos do poder civil, desde que

19
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

estes nao fossem contrarios a lei divina, pois “preferimos desagradar aos homens para nao desagradar
a Deus” (OLIVEIRA, 1875, p. 174). Deste modo, o bispo também justifica, de modo indireto, sua

atuagdao na Questao Religiosa.

Por fim, Dom Vital conclui que os jesuitas nao foram julgados porque niao o podiam sé-lo, ja

que ndo havia provas suficientes para tal desfecho:

Admira, pasma, causa assombro a facilidade e calma com que se fazem
imputagoes tdo graves, se acumulam acusa¢oes, cada qual a mais pesada, em um
documento publico, oficial, e nem sequer UMA SO PROVA se declinal! [...] Isto
praticou-se em um pafs catdlico, contra sacerdotes catdlicos, e por motivo da
Religido catolica, Religido do Estado! (OLIVEIRA, 1875, p. 178).

E importante frisar que a atuacio do clero na Revolta do Quebra-Quilos nio foi homogénea:
enquanto alguns padres, como o padre Ibiapina, incitaram o povo contra o governo imperial, alegando
que este era composto de magons, muitos outros incentivaram a obediéncia as autoridades e a
manuten¢ao da ordem. Segundo Souto Maior (19206, p. 78), ndo ¢é possivel generalizar uma ligacao
entre o clero e o Quebra-Quilos. Nas localidades onde o movimento se manifestou, a relacio com os
parocos seculares “é de uma variedade tal que se impoe ao historiador a ideia de serem situag¢oes localis,
ideias pessoais em matéria politica; ligagdes amistosas ou inimizades com as autoridades”, suas causas
principais. Além disso, concorda nao ter havido prova concreta e conclusiva da agao institucional dos
jesuitas. Para ele, Lucena acreditava fielmente que a revolta foi incitada pelos inacianos, ignorando as

demais causas e utilizando-os como bodes expiatérios.

No periodo da Questio Religiosa, o acirramento da persegui¢ao aos jesuitas, principalmente
através dos jornais magons, levou Dom Vital a se posicionar em favor dos inacianos deportados,
alegando que estes eram alvo do “jesuitismo” magom. Na Pastoral de 1873, denunciava a dificuldade
da Igreja em alertar os fiéis sobre os perigos da magonaria, ja que esta se apresentava como vitima da
intolerancia catdlica, utilizando-se do uso de termos pejorativos para marcar sua oposicao ideoldgica
e sua verdadeira aversio ao clero ultramontano. Assim, alegava: “Atentei para a persegui¢ao
encarnicada e sem tréguas movida pelo magonismo brasileiro, a pretexto de Jesuitismo, romanismo,

ultramontanismo, ao catolicismo” (OLIVEIRA, 1873, p. 32, grifo nosso).

Na citagdo acima, o termo “jesuitismo” assume particular relevo, na medida em que revelava
uma semantica de longa duragao, potencializadora dos embates ultramontanos contra seus inimigos
histéricos. Neste sentido, mobilizado pelo discurso de D. Vital, reabilitava a polémica que opos a

Companhia de Jesus aos jansenistas franceses, no século XVIII, quando estes ultimos cunharam o

20
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

termo ‘‘esuitismo” em seus ataques a Ordem, levando os jesuitas a ctiatem o neologismo
q > g

“antijesuitismo” *

, para caracterizarem o discurso critico (ou o “catecismo”) de seus adversarios. No
Brasil da primeira metade do século XIX, por sua vez, o termo “jesuitismo” configurou a tonica do
discurso dos clérigos regalistas, alimentada pela convicgio de que os inacianos atuavam contra a
soberania nacional, em favor do Papa e do ultramontanismo e, neste sentido, generalizando-se como
referéncia a todas as ordens religiosas estrangeiras. No contexto da Questao Religiosa e dos episddios
locais da Revolta do Quebra-Quilos, D. Vital apropria-se do termo para designar a suposta acdo
anticlerical da magonaria, apoiada pelo proprio Estado regalista. O que demonstra a poténcia deste

conceito, a0 remeter, simultaneamente, aos dois principais inimigos dos ultramontanos no Brasil, no

contexto analisado.

Conclusio

Ambos os documentos escritos por Dom Vital, no contexto da Questio Religiosa,
parafraseiam documentos anteriores, com os quais 0 mesmo teve grande contato enquanto esteve
estudando na Franca. Segundo Medeiros (2020, p.16): “O pensamento politico de Dom Vital
demonstra um alinhamento profundo com o Papa Pio IX e com a corrente ultramontana [...]. Dom

Vital era um fruto do geitgeist em que vivera”™.

Estes documentos refletem as tensoes europeias, que opunham magons aos ultramontanos e
que, no Brasil, acirraram-se no contexto da Questao Religiosa. Contudo, além deste alinhamento
nunca ter sido pleno, os confrontos e acomodag¢des que, neste pafs, testemunharam a complexa e
dificil diferenciagao entre o politico e o religioso nos revelam facetas originais de um processo que,
tradicionalmente, tendeu a ser concebido a partir de uma légica eurocéntrica de interpretacio da
histéria. Como a propria secularizagao — categoria que no seu desenvolvimento teérico assumiu uma
carga normativa e prescritiva, advogando o declinio das religides historicas frente aos fenémenos do

mundo moderno™ - a reacdo a ela foi tradicionalmente designada pelo termo “romanizacio”,

28 Segundo, Marie Catherine (2007, p. 15) o termo “antijesuitismo » apatece primeiramente em um panfleto ir6nico, dado
de 1762, que fazia referéncia ao catecismo de Pasquier, ou, Nouvean catéchisme sur les affaires présentes des jésuites, a l'nsage des
disciples de la grice ou 'antijésuitisme exposé familierement ». (tradugdo nossa).

2 O termo em alemio é usado pelo autor no sentido populatizado por Friedrich Hegel, para se referir ao "espitito do

tempo", no sentido do conjunto de ideias, valores, crencas e tendéncias intelectuais e culturais que definem uma época.
30 Fatalmente essas teses incorreram numa espécie de soma zero, em que mais modernidade seria igual a menos religido,
ignorando-se as diferentes os diferentes padroes da transicdo tradicional-moderno em cada regido, de cujos embates
produziram-se combinagbes complexas entre a perda do dominio dos grandes sistemas religiosos e as reconfiguracoes da
21
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

identificado a “um processo externo”, ditado unilateralmente pela Santa Sé em dire¢io ao mundo
catolico oitocentista, o qual teria limitado a capacidade da Igreja no Brasil de e suas Igrejas de reagir
as “mudancas sociais em escala local” (SOLANS, 2020, p. 23). Contrariando esta visdao, contribui¢coes
recentes revelam o quanto a Igreja no Brasil e em outros pafses da América Latina esteve longe de ser

um “mero receptor passivo das correntes europeias” (SOLANS, 2020, p. 25).

O exemplo de D. Vital, tomado como objeto deste artigo, é elucidativo do quanto o
ultramontanismo, enquanto fenémeno global, assumiu facetas nacionais e mesmo locais, no mundo
oitocentista. Sua Carta Pastoral de 1873, ao lado da Instrucdo pastoral de 1875, permitem-nos analisar
uma unidade de analise de analise concreta, a partir de diferentes escalas - temporais e espaciais -,
revelando ainda as conexdes que o discurso de D. Vital estabelecia entre estas. Assim, por um lado
estes documentos reproduziam o discurso oficial do Magistério, citando inimeros documentos
pontificais condenatérios da magonaria e do regalismo dos Estados. Colocava-se, neste sentido, como
um bra¢o da normatizagao empreendida pela Santa Sé. No documento escrito do carcere, por sua vez,
ao colocar-se em defesa dos jesuitas expulsos da provincia de Pernambuco no contexto da Revolta
do Quebra Quilos, o discurso de D. Vital é atravessado por questdes locais pertinentes a sua diocese,
que potencializaram seu embate contra a magonaria ¢ o regalismo do Estado, no contexto da Questao
Religiosa. Segundo Leite, acerca da expulsao dos jesuitas na revolta do Quebra-Quilos,

Esses eventos, no entanto, que tiveram nos jesuitas alvos mais faceis, ndo diziam
respeito exatamente a Companhia, mas a um problema mais amplo ligado as rela¢oes
entre Igreja e Estado num mundo que marchava para a secularizacio e laicizagdao do
poder e no qual a Igreja catdlica buscava redefinir o seu papel (LEITE, 2015, p.58).

Neste sentido, ele lia a revolta local por um duplo filtro: a luz das tensoes entre o regalismo do
Estado e a ala ultramontana do clero, assim como dos embates entre a Santa Sé e a maconaria, travados
no contexto europeu, onde tanto o anticlericalismo magom, quanto a intransigéncia catolica, parecem
ter assumido um tom mais radical que no Brasil imperial.”! Dai, no plano discursivo, afirmar a
existéncia de oposi¢des irredutiveis entre a Igreja catdlica e a magonaria, que impunham “decidir-se

ou pelas doutrinas da magonaria ou pelos principios da Igreja” (OLIVEIRA, 1875, p. 165).

religido nas sociedades contemporaneas. E neste sentido que, a critica contemporanea a estas formulacdes classicas
justificam e demandam abordagens histéricas, capaz de emprestarem fundamentos empiricos a teorias que,
tradicionalmente, deles prescindiram (MONIZ, 2017 HERVIEU-LEGER, 2004; CASANOVA, 2000).
31 Como observa o historiador Francisco Solans: “O fato de que as tendéncias ultramontanas intransigentes de corte
legitimista terem sido hegemonicas na Europa continental do século XIX, distorceu a percepcdo que temos deste
movimento” em outras partes do mundo catdlico (SOLANS, 2020, p. 24).

22

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Por iluminar aspectos pouco estudados do ultramontanismo no contexto da Questao
Religiosa, os documentos analisados revelam-se, reversivamente, uma chave de acesso privilegiada ao
“processo de producao historicamente localizado e contingente, de uma diferenciag¢ao polémica entre
a esfera religiosa e a politica” (AYALA; ORTEGA, 2023, p. 26) o qual, se ao fim e ao cabo resultou
fundante para a sociedade brasileira contemporanea, nao estava dado de antemio, como condigao de

finalidade do processo histérico em questao.

Referéncias

AYALA, E. C; ORTEGA, F. El lenguaje de la secularizacion en América Latina:
contribuiciones para un léxico. Guadalajara: Ediciones Universidad de Cantabria.

BARATA, Alexandre Mansur. Luzes e Sombras. A A¢gao da Magonaria brasileira (1870-1910).
Campinas: Editora da Unicamp; Centro de Memoria, 1999.

BENIMELL J. A. F. Arquivos secretos do Vaticano e a franco magonaria. Sao Paulo: Madras,
2007.

CASANOVA, J. Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective. The Hedgehog
Review, v. 8, n. 1-2, pp. 7-22, 2006.

FANTAPPIE, Carlo, A Santa Sé e o Mundo em perspectiva Histérico-Juridica, Almanack, n. 26, pp.
1-21, 2020.

GONCALVES, T. W. Periodismo mago6nico e cultura politica na Corte Imperial brasileira
(1871- 1874). 2012, 181 fl. Dissertacio (Mestrado em Historia Social). Niterdi: Universidade Federal

Fluminense.

HOBSBAWM, E. J. Nagdes e Nacionalismos desde 1780: programa, mito e realidade. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1990.

KOSELLECK, Reinhart. Estratos do Tempo. Estudo sobre Histéria. Trad. Marcus Hediger. Rio
de Janeiro: Contraponto; PUC-R], 2014.

LEITE, E.. Antijesuitismo no Brasil. Revista de Estudos de Cultura, n. 2, pp. 51-59, 2015.

LUZURIAGA, Lorenzo. Histéria da educagio e da pedagogia. 7. ed. Sao Paulo: Editora Nacional,
1975.

MAIOR, Armando Souto. Quebra-Quilos: Lutas sociais no outono do Império. Rio de Janeiro:
Editora Nacional, 1926.

MARIE, Catherine Laurence. Quelques mots piégés en histoire religieuse moderne : jansénisme,
jésuitisme, gallicanisme, ultramontanisme. Annales de PEst, pp.13-43, 2007.

MARIN, Jérri Roberto., “O desenvolvimento da imprensa catolica no Brasil”, in: FONSECA, A.D;
MARIN, J. R.. Histéria, imprensa e religido. Curitiba: Appris, pp. 17-60, 2020.

MARTINEZ, Ignacio; SANTIROCCHI, Italo Domingos. Iglesia Atlantica. Iglesia Universal. Iglesia
Romana. Escenario de la Modernidad Cadlica en el siglo XIX. Almanack, n. 26, p. 2-8.

23
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



emporalidades

MEDEIROS, R. D. de. A Questio Religiosa e a Crise Politico Institucional no Segundo
Reinado. 2020, 268 fl. Dissertacao (Mestrado em Ciéncias Sociais), Universidade Estadual Paulista
Julio de Mesquita Filho, Faculdade de Ciéncias e Letras, Araraquara.

MENESES, Lucas Rafael Cordeiro. O jornal Diario do Maranhio e a dentncia contra o jesuitismo
dos Bispos ultramontanos - Dom Vital e a Questao Religiosa (1872-1875). In: XVII Simpoésio
Nacional da ABHR, IT Simpésio Nacional de Estudos da Religido da UEG, Eticas e Religies
em Tempos de Crise, novembro de 2021.

MILBACH, Sylvain. Catholicisme intransigeant et catholicisme libéral au xix* siecle. In: VINCENT
Catherine; TALLON Alain. Histoire du Christianisme en France. Des Gaules a 1'époque
contemporaine. Paris: Armand Colin, (Collection U), 2014, pp. 341-360.

MONTEIRO, Hamilton Mattos. Revolta do Quebra-Quilos. Sio Paulo: Editora atica, 1997.

MONIZ, J. B., “Multiplas Modernidades; Multiplas Secularizagoes e Secularizagao Contextual: novas
perspectivas sobre o estudo socioldgico da religido ”. Religido e Sociedade, 37(3), 2017, pp. 125-149

O APOSTOLO. Periédico Religioso, Moral e Doutrinario, consagrado aos interesses da Religido e
da Sociedade (1866-1901). Disponivel em:http://memoria.bn.br/hdb/petiodico.aspx. Acesso em:
20/01/2023.

OLIVEIRA, Vital Maria Gongalves de. A Magonaria e os jesuitas: instruc¢ao pastoral aos seus
diocesanos do Bispo de Olinda. Rio de Janeiro: TYP. Do Apodstolo, 1875, 204 pp. Disponivel em:
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id /227326

OLIVEIRA, Vital Maria Gongalves de. Carta Pastoral do Bispo de Olinda, premunindo os seus
diocesanos contra as ciladas e maquinagées da magonaria. Recife, TYP. Da Unido, 1873, 45 pp.

Disponivel em: University Libraries-Digital Collection.
(https://cuislandora.wrlc.org/islandora/object/lima%3A20811).

ORLANDI, E. P.. A Linguagem e seu funcionamento. As formas do discurso. 4" edicdo.
Campinas: Pontes, 1996.

PEREIRA, Nilo. Dom Vital e a Questiao Religiosa no Brasil. Recife: Imprensa Universitaria, 1966.

PIERUCCI, A., Secularizagao em Max Weber: da contemporanea serventia de voltarmos a acessar
aquele velho sentido. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, v. 13, n. 37, pp. 1-32, 1998.

PIO IX, Papa. Enciclica Quanta Cura: condenacio e proscri¢ao dos graves erros do tempo presente
(1864). Disponivel em: PIO IX (1846- 1878). Disponivel em: https://www.vatican.va/content/pius-
ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html.

PIO IX. Papa. Syllabus (1864). Disponivel em:
https:/ /www.vatican.va/content/piusix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-
1864.html.

PIO IX, Constituigio dogmatica Dei Filius, 24 de abril de 1870. Disponivel em:
https:/ /www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/ constitutio-dogmatica-dei-filius-24-aprilis-
1870.html.

PIO IX, Constituicdo Dogmatica Pastor AEternus, 18 de abril de 1870. Disponivel em:
https:/ /www.vatican.va/content/ pius-ix/it/documents/ constitutio-dogmatica-pastor-aeternus-18-
iulii-1870.html.

24
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

PRODI, P. Prodi. Il paradigma tridentino, un’epoca della storia della Chiesa, Morcelliana,
Brescia 2010.

REMOND, René. Réligion et Société em Europe. La sécularisation au XIXe et XXe siécles
(1789-2000). Paris : Edition du Seuil, 2001.

REVEL, Jacques (org.). Jogos de Escala: a experiéncia da microandlise. Rio de Janeiro: Editora FGV,
1998.

RICHARDSON, Kim. Quebra-Quilos and Peasant Resistance: Peasants, Religion, and Politics in
Nineteenth-Century Brazil. 2008. 210 p. Tese de doutorado (Doutor em filosofia) - Graduate Faculty
of Texas Tech University, [S. Z], 2008.

SANTIROCCHI, Ttalo. Domingos. Cartas Pastorais Constitucionais no contexto da Independéncia
do Brasil: dioceses setentrionais (1822). Revista Brasileira de Histoéria, vol. 42, n. 91, pp. 77-100,
2022.

SANTIROCCHI, Italo Domingos. Questdo de Consciéncia: os Ultramontanos no Brasil e o
Regalismo do Segundo Reinado (1840-1889). Belo Horizonte: Fino Trago, 2015.

SANTIROCCHI, Italo Domingos. Uma questio de revisio de conceitos: Romanizagio —
Ultramontanismo — Reforma. Temporalidades, v. 2, n. 2, pp.24-33, 2010.

SANTOS, J. M. L,; SOFFIATTI, E. S. C. As contengdes da liberdade. A Magonaria ¢ a
Internunciatura Apostélica no Brasil do Século XIX. REHMI.AC, vol. 7, n. 1, pp. 37-64, 2015.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SANTIROCCHLI, Italo Domingos. Dos centros de poder temporal son
incompatibles en un Estador. Brasil y la Santa Sede en el contexto del constitucionalismo. Historia
Constitucional, v. 25, pp. 723-752, 2024.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SILVA, Leonardo Henrique de Souza. Anticlericalismo magom no Brasil

da segunda metade do século XIX: o debate entre a “imprensa impia” e a imprensa catolica.
REHMLAC, v. 16, pp. 113-134, 2024.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. Do regalismo pombalino ao regalismo imperial: heranga e ruptura na
formacdo do Estado nacional brasileiro. In: Luiz Eduardo Oliveira; Elaine Maria Santos; Edna Maria
Matos Antonio; Sandro Marcio Drumond Alves Marengo. (Org.). Pombal e os Projetos de Brasil -
reflexoes em torno do Bicentenario da Independéncia. led.Aracaju; Lisboa: Criacio Editora;
Theya, 2023, v. 1, p. 27-48.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. O binémio civilizacao-cristianismo para o caso brasileiro (1750-1891).
In: AYALA, E. C; ORTEGA, F. El lenguaje de la secularizacion en América Latina:
contribuiciones para un léxico. Guadalajara: Ediciones Universidad de Cantabria, pp. 45-62.

SILVA, A.R. C. da. Secularizacién y laicidad en Brasil: debates actuales y perspectivas de investigacion.
Debates de Redhisel, v. 45, pp. 15-40, 2021.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da. Imprensa catdlica e identidade ultramontana no Brasil do século XIX:
uma analise a partir do jornal O Apdstolo. Horizonte, v. 18, n. 56, pp. 542-56, 2020.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; SANTIROCCHI, Italo Domingos. O século da secularizacio e a
contribuicdo brasileira para a universalizacao do catolicismo. Rivista di Storia del Cristianesimo, v.
17, n. 2, pp. 351- 366, 2020.

25
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; CARVALHO, Thais Rocha. Ultramontanismo, Magonaria e
Protestantismo no contexto da Questao Religiosa (1872-1875). Estudos de Religido, v. 33, n. 2, pp.
27-53, 2019.

SILVA, Ana Rosa Cloclet da; COSTA, Estela Maria Frota da. A Igreja Catoélica perante a
Modernidade: uma analise das enciclicas papais no século XIX. Estudos de Religiao, v. 35, n. 2, p.
331-358, maio-ago. 2021. ISSN Impresso: 0103-801X — Eletronico: 2176-1078.

SOUZA, Francoise Jean de Oliveira. Do Altar a Tribuna. Os Padres Politicos na Formagao do Estado
Nacional Brasileiro (7823-1841). Rio de Janeiro, RJ. (Tese de doutoramento em Histéria), UER],
Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2010, 438 p.

ZANOTTO, Gizele. A analise do discurso como instrumento metodologico para o historiador da
religido. In: SILVA, Ana Rosa Cloclet da; DI STEFANO, Roberto (orgs.). Historia das religides
em perspectiva: desafios conceituais, didlogos interdisciplinares e questées metodologicas.
Curitiba: Primas.

26
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



