
 

1 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

Função, aparência e civilidade: a identidade das criadas 
na Belle Époque entre o sujeito e a cultura objetivada 

 

Function, Appearance, and Civility: The Identity of Maids in the 
Belle Époque Between the Subject and the Objectified Culture  

 
Ana Letícia de Andrade Pinto 

Mestranda em História 
Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ) 

anashayne@hotmail.com 
Recebido: 16/10/2025 
Aprovado: 03/02/2026 
 

Resumo 
Este artigo investiga a constituição da identidade das criadas domésticas na Belle Époque brasileira, 
articulando os conceitos de cultura objetiva, civilidade, aparência, função e subjetividade. A análise 
baseia-se nas teorias de Georg Simmel e Norbert Elias para demonstrar como o corpo da criada 
foi moldado por normas estéticas e morais da ordem burguesa. A aparência funcionava como 
linguagem simbólica de distinção social, tornando-se um instrumento de contenção da 
subjetividade e de reprodução da hierarquia. A função da criada extrapolava o trabalho: envolvia 
comportar-se com asseio, modéstia e silêncio. Tais exigências não visavam à expressão individual, 
mas à adequação à lógica da civilidade. A tragédia da cultura, nesse contexto, manifesta-se na 
transformação da mulher em signo funcional, apagando sua agência. Ainda assim, o artigo sugere 
que, mesmo sob vigilância, existiam brechas de resistência.  
Palavras-chave: Civilidade; Aparência; Função. 
 

Abstract 
This article investigates the constitution of the identity of domestic maids in the Brazilian Belle 
Époque, articulating the concepts of objective culture, civility, appearance, function, and 
subjectivity. The analysis is based on the theories of Georg Simmel and Norbert Elias to 
demonstrate how the maid’s body was shaped by the aesthetic and moral norms of the bourgeois 
order. Appearance functioned as a symbolic language of social distinction, becoming an instrument 
to constrain subjectivity and reproduce hierarchy. The maid’s role went beyond labor: it involved 
comporting oneself with cleanliness, modesty, and silence. Such demands were not aimed at 
individual expression but at conformity to the logic of civility. In this context, the tragedy of culture 
is manifested in the transformation of the woman into a functional sign, erasing her agency. 
Nonetheless, the article suggests that, even under surveillance, spaces for resistance existed. 
Keywords: Civility; Appearance; Function. 
 
 
 

Introdução   

Entre o final do século XIX e o início do século XX1, o Brasil vivenciou um processo de 

intensas transformações sociais, econômicas e culturais que afetaram profundamente a organização 

das cidades, das famílias e das relações de trabalho. De acordo com Nicolau Sevcenko,  

                                                           
1 Mais precisamente entre 1889 e 1920, período concebido como a Belle Époque Brasileira. 



 

2 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

De fato, nunca em nenhum período anterior, tantas pessoas foram envolvidas de 
modo tão completo e tão rápido num processo dramático de transformação de 
seus hábitos cotidianos, suas convicções, seus modos de percepção e até seus 
reflexos instintivos. (1998, p. 7-8) 

 A urbanização acelerada, a consolidação de uma nova ordem burguesa e o influxo de ideais 

europeus de civilidade e progresso contribuíram para a formação de um imaginário social no qual 

o lar se tornava o epicentro da distinção moral, da disciplina estética e da hierarquização simbólica. 

Simone Adriani dos Santos escreve que 

Isto quer dizer que tais diferenças estariam baseadas não em valores abstratos ou 
valores exportados de conformações produzidas fora da convivência, mas em 
diferenças que foram construídas diariamente no uso igualmente diferenciado do 
espaço da casa, bem como de seus objetos, inclusive do corpo. (2016, p. 65) 

Nas principais cidades brasileiras, como Rio de Janeiro, São Paulo e Belo Horizonte, a casa 

burguesa passou a ser concebida não apenas como espaço funcional, mas como encenação de 

valores modernos. Essa encenação, no entanto, exigia a presença de agentes invisíveis que 

garantissem sua eficácia: entre eles, destacava-se a figura da criada doméstica. 

A criada — geralmente uma mulher jovem, pobre, muitas vezes negra, mestiça ou imigrante 

— era convocada a ocupar um papel social específico, moldado por exigências morais, estéticas e 

funcionais. A sua presença era paradoxal: necessária para a manutenção da ordem doméstica, mas 

subordinada à lógica da invisibilidade, do silêncio e da disciplina. Santos escreve que “a criada era 

alguém de fora do núcleo familiar, mas presente dentro da casa.” (SANTOS, 2015, p. 56). A casa 

burguesa precisava que ela estivesse ali, mas sem que ela aparecesse; que sua ação fosse eficiente, 

mas sem ruído; que sua figura fosse reconhecível, mas não destacada. Assim, a identidade da criada 

era construída a partir de uma tensão constitutiva entre funcionalidade e apagamento, entre 

presença corporal e anulação simbólica. 

É nesse ponto que se torna fundamental observar a documentação primária referente ao 

período. A documentação histórica mobilizada nesta pesquisa, sobretudo o manual “O lar 

doméstico” (1902), de Vera Cleser, e romances como “A Intrusa” (1908) e “A Viúva Simões” 

(1897), de Júlia Lopes de Almeida, evidencia como a aparência e o comportamento das criadas 

eram regulados com minúcia no período entre 1889 e 1920. Esses textos revelam normas explícitas 

sobre vestimenta, gestos, fala e postura, passados das senhoras para suas subordinadas, indicando 

não apenas expectativas morais, mas um verdadeiro projeto de controle estético do corpo feminino 

subalterno.  

Esse cenário, ainda pouco explorado pela historiografia das sensibilidades e da cultura 

material, oferece um campo fértil para reflexões sobre os modos de constituição da subjetividade 

feminina subalterna no contexto do que conhecemos como Belle Époque brasileira (1889-1920). Este 



 

3 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

artigo parte da hipótese de que a identidade das criadas foi funcionalizada por meio de dispositivos 

simbólicos e culturais que transformaram seus corpos em espaços de inscrição de normas sociais, 

padrões de civilidade e valores morais burgueses. Tais dispositivos — entre os quais se destacam 

os manuais de etiqueta2, os discursos sobre asseio e moralidade, as prescrições sobre vestuário e 

comportamento — produziram uma forma específica de subjetividade moldada pela lógica da 

contenção, da distinção e da subordinação. Jurandir Freire Costa escreve que “[...] figurava a noção 

do indivíduo austero, contido, que deveria aprender a moderar todos os seus excessos, desde 

aqueles dos instintos até os do vestuário” (1999, p. 132). Mais do que simples guias de boas 

maneiras, os manuais de etiqueta funcionavam como dispositivos normativos que orientavam as 

senhoras sobre como governar o espaço doméstico e, consequentemente, como conduzir e moldar 

o comportamento da criadagem. Assim, a normatização das criadas não ocorria apenas por meio 

de ordens diretas, mas também através de um conjunto de práticas cotidianas que articulavam 

discurso, ação e vigilância.  

Essa reflexão será conduzida por meio da articulação entre dois referenciais teóricos 

centrais: o conceito de tragédia da cultura, desenvolvido por Georg Simmel, e a noção de processo 

civilizador, elaborada por Norbert Elias. Ambos os autores oferecem ferramentas analíticas 

potentes para pensar a formação do sujeito moderno e os mecanismos pelos quais a cultura, em 

sua objetivação, impõe formas de conduta e identidade. No caso das criadas domésticas, essas 

formas se expressam de maneira particularmente contundente no corpo vestido, na contenção 

gestual, na organização do espaço e na produção da aparência como índice de moralidade. 

Georg Simmel, em seu ensaio “O conceito e a tragédia da cultura” (2014), propõe que a 

cultura nasce do movimento dialético entre o sujeito e os conteúdos objetivos que ele mesmo cria 

— arte, ciência, moral, religião, moda, técnica — e que ganham autonomia em relação à 

subjetividade (SIMMEL, 2014, p. 147). Em determinado ponto do desenvolvimento cultural, esses 

conteúdos passam a dominar o próprio sujeito, que, ao invés de se realizar por meio da cultura, é 

por ela formatado. A tragédia da cultura, segundo Simmel, reside no momento em que os meios 

tornam-se fins, e os produtos culturais deixam de servir à formação da individualidade para se 

converterem em estruturas autônomas, normativas e coercitivas (SIMMEL, 2014, p. 145). No 

contexto da criação doméstica, essa lógica se manifesta na forma como padrões estéticos e morais 

                                                           
2Amplamente difundidos entre camadas letradas nas primeiras décadas da Primeira República, desempenharam um 
papel fundamental na disseminação de ideias, normas e condutas, questões importantes em um país que buscava 
modernizar-se e deixar para trás seus traços coloniais e monárquicos. Cf RAINHO, 2002, p. 102) 

 



 

4 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

produzidos pela classe dominante passam a modelar os corpos e comportamentos de mulheres 

subalternas, esvaziando suas subjetividades e convertendo-as em signos funcionais. 

Por sua vez, Norbert Elias, em sua vasta obra sobre o processo civilizador, mostra como a 

construção da modernidade foi acompanhada por um refinamento crescente nos modos de sentir, 

agir e apresentar-se socialmente. Esse processo se deu através da interiorização de normas e da 

codificação de condutas que passaram a reger o comportamento dos indivíduos em contextos 

sociais cada vez mais interdependentes. A sociedade civilizada, segundo Elias, exige autocontrole, 

contenção dos impulsos, disciplina do corpo e racionalização das emoções. A civilidade não é, 

portanto, um dado natural, mas uma construção histórica e, como tal, opera de maneira desigual 

sobre diferentes grupos sociais (ELIAS, 1990, p. 54). No caso das criadas, o processo civilizador 

assume a forma de um disciplinamento estético e moral que regula sua aparência, sua postura e sua 

maneira de se colocar no mundo. A criada deve ser, acima de tudo, contida: sua presença deve estar 

a serviço da ordem, seu corpo deve representar asseio, discrição e respeito, e sua fala deve ser 

regulada por silêncios cuidadosamente cultivados. 

Ao considerar-se a interseção entre os conceitos de Simmel e Elias, é possível compreender 

que o corpo da criada torna-se o lugar por excelência onde a cultura objetiva se manifesta e o 

processo civilizador se realiza. A roupa, os gestos, os modos de servir e de circular nos ambientes 

da casa burguesa são regulados por uma lógica que não visa à expressão da individualidade, mas à 

sua contenção. A criada deve parecer útil, modesta, higiênica, submissa, e todos esses atributos 

precisam estar inscritos visualmente em seu corpo, através de sua aparência e de seu 

comportamento. A cultura que a envolve, composta por regras de boa conduta, prescrições de 

asseio, padrões de vestimenta e etc., não nasce de sua experiência, mas a antecede e a conforma. 

Simmel escreve que, 

Seu sentido específico, entretanto, só é preenchido quando o ser humano nesse 
desenvolvimento inclui algo que lhe é exterior, quando o caminho da alma passa 
por valores e séries que não são apenas subjetivos e anímicos. Essas 
configurações anímicas objetivas de que falei no início: arte e moral, ciência e 
objetos conformes a fins, religião e direito, técnica e normas sociais - são estações 
pelas quais o sujeito tem de passar para adquirir esse valor específico que é sua 
cultura. (2014, p. 147) 

Portanto, não se trata apenas de um controle externo, mas de um processo de introjeção 

de normas que molda a subjetividade de maneira profunda. O que Elias descreve como 

internalização da civilidade é visível na forma como as criadas aprendem, desde cedo, a se mover e 

se vestir segundo padrões que indicam sua posição subordinada. A civilidade imposta à criada não 

é apenas uma exigência funcional: é um projeto simbólico de neutralização de sua agência. A cultura 



 

5 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

objetiva, nesses casos, opera como forma cristalizada de poder simbólico, convertendo normas de 

aparência em imperativos morais, e a sujeição social em estética da contenção. 

A essa análise soma-se o fato de que o controle sobre as criadas não se exercia apenas em 

função de sua posição econômica ou profissional, mas também a partir de marcadores de gênero, 

classe e raça (SILVA & PINTO, 2024, p. 4). O corpo da criada era, com frequência, lido como 

perigoso, descontrolado, carente de educação — e, por isso, necessitado de vigilância constante 

(SANTOS, 2015, p. 90). A roupa da criada, nesse sentido, não apenas distinguia sua posição, mas 

simbolizava a tentativa de “civilizá-la”, de conter seu suposto excesso, de torná-la aceitável à lógica 

estética da casa branca e burguesa. 

Essa tentativa de disciplinamento é, também, um projeto de apagamento. A criada é 

convocada a “não existir” como sujeito pleno: deve estar limpa, mas não perfumada; deve ser ágil, 

mas não expressiva; deve ser cordial, mas não expansiva. Trata-se de um ideal de funcionalidade 

sem protagonismo, de existência sem presença, de ação sem reconhecimento. A forma cultural que 

se impõe sobre ela tem o objetivo de torná-la instrumento, peça da engrenagem doméstica, sem 

voz e sem rosto. Sua identidade se constrói, assim, como negativa: ela é aquilo que não aparece, 

aquilo que não brilha, aquilo que não atrapalha. 

Essas dinâmicas de apagamento e funcionalização da identidade das criadas tornam-se 

ainda mais perceptíveis quando se observa a produção discursiva da época. Manuais de 

comportamento e organização do lar, como “O lar doméstico” (1902), de Vera Cleser, 

desempenharam um papel relevante na difusão de padrões normativos de conduta, especialmente 

dirigidos às mulheres das classes médias e altas — as chamadas ménagères3 —, mas que tinham, 

como alvo secundário, as criadas sob sua supervisão (SANTOS, 2015, p. 88). As instruções 

oferecidas por esses manuais revelam não apenas uma preocupação com a eficiência doméstica, 

mas, sobretudo, com a moralidade do espaço privado, no qual a criada deveria se integrar como 

parte da cenografia disciplinada da casa. Os detalhes sobre vestimenta, postura, fala e hábitos 

revelam um esforço contínuo de modelagem da criada como extensão da casa e de sua lógica 

estética e hierárquica. 

Esse controle sobre o corpo feminino subalterno revela como a cultura material e simbólica 

da Belle Époque contribuiu para consolidar práticas de dominação por meio da aparência. A roupa 

da criada era uma espécie de marcador social. Ao diferenciar-se radicalmente da indumentária da 

patroa, seja pela simplicidade dos tecidos ou pela ausência de adornos, a vestimenta reforçava a 

                                                           

3 Em tradução livre, “dona de casa”. Ou seja, as senhoras da casa, responsáveis pela administração do lar. 



 

6 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

hierarquia de posições dentro da casa e na sociedade. O visual da criada precisava ser 

suficientemente limpo e composto para não envergonhar a casa, mas jamais poderia sugerir 

elegância, vaidade ou distinção.  

Essa vigilância estética operava como uma linguagem silenciosa de contenção. Como nos 

mostra Elias, a civilidade é uma pedagogia do corpo: ensina-se, desde cedo, como sentar, como 

falar, como se vestir e, no caso das criadas, como não parecer. A criada devia, idealmente, fundir-

se à arquitetura da casa: tornar-se tão discreta quanto as cortinas, tão funcional quanto o mobiliário, 

tão previsível quanto a rotina. Esse ideal de “sujeito contido” evidencia-se nos modos como a 

criada é figurada tanto em documentos normativos quanto na literatura da época: uma figura 

presente, mas sem protagonismo; ativa, mas sem autonomia; essencial, mas invisível. 

É nesse cruzamento entre o visível e o invisível, entre o corpo e a norma, que se inscreve a 

experiência histórica das criadas na Belle Époque. Elas ocupam um espaço simbólico peculiar, onde 

a subjetividade é reduzida à função, e a função é estetizada como moral. A exigência de asseio não 

se limita à higiene física, mas torna-se índice de dignidade; a discrição não é apenas uma qualidade 

desejável, mas um imperativo ético (GARZONI, 2012, p. 6). Essas transformações das normas 

sociais em valores morais, e dos comportamentos em signos de virtude, caracterizam o modo como 

o processo civilizador penetra os cotidianos e naturaliza hierarquias. 

 

Cultura, civilidade e modernidade: contribuições teóricas de Simmel e Elias 

 O pensamento de Georg Simmel, especialmente sua reflexão sobre o conceito de cultura, 

fornece uma chave essencial para compreender as tensões entre vida subjetiva e formas objetivas 

que se impõem aos indivíduos. No ensaio “O conceito e a tragédia da cultura”, publicado 

originalmente em 1911, Simmel afirma que a cultura se constitui por meio da relação dialética entre 

o sujeito e os objetos por ele criados — ciência, arte, direito, religião, técnica. Esses produtos do 

espírito, ao ganharem autonomia, passam a existir independentemente da alma que os produziu. 

Para o autor, “com esse primeiro grande dualismo se origina o infinito processo entre o sujeito e o 

objeto” (SIMMEL, 2014, p. 145). 

 Esse processo, no entanto, carrega em si uma contradição fundamental. A cultura, que 

deveria mediar a elevação da vida subjetiva, passa a sufocá-la quando seus produtos se cristalizam 

e deixam de se referir à alma que os criou (SIMMEL, 2014, p. 145). A tragédia da cultura consiste, 

justamente, na perda de finalidade subjetiva da forma objetiva: o meio se transforma em fim. Assim, 

a arte, a moda, a técnica e até mesmo as instituições passam a exercer um poder regulador sobre os 

sujeitos, moldando seus modos de vida e seus sentidos de identidade. A partir de Simmel, podemos 



 

7 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

considerar que o corpo das criadas se constitui como espaço onde se materializa essa tragédia: 

moldado por expectativas estéticas e morais exteriores, torna-se um instrumento funcional que já 

não pertence à subjetividade que o habita. 

 Norbert Elias, por sua vez, ao analisar o processo civilizador, destaca como os indivíduos 

passam, ao longo dos séculos, a incorporar mecanismos de controle do corpo, das emoções e dos 

comportamentos (ELIAS, 1990, p. 54). Em “A sociedade dos indivíduos” (1987), Elias argumenta 

que a civilidade é fruto de um longo processo de interiorização de normas sociais. Essa 

interiorização gera o que ele chama de “segunda natureza”: comportamentos que, embora 

socialmente aprendidos, passam a ser percebidos como naturais pelo indivíduo. 

 No contexto do que conhecemos como Belle Époque, esse processo se intensifica, sobretudo 

entre os segmentos sociais que pretendem se afirmar como modernos. O corpo passa a ser vigiado, 

disciplinado, modelado segundo padrões de asseio, modéstia, autocontrole e distinção. As criadas, 

nesse sentido, são alvo privilegiado desse controle, uma vez que sua proximidade com os espaços 

íntimos da elite impõe sobre elas a necessidade de “adequação civilizatória”. Elias (1987, p. 104) 

ressalta que, nas sociedades interdependentes modernas, o indivíduo se vê compelido a comportar-

se de acordo com as exigências dos outros, e para as criadas, essas exigências eram definidas pelos 

códigos da cultura burguesa. 

 Nesse ponto, a contribuição conjunta de Simmel e Elias nos permite compreender que a 

cultura objetiva e o processo civilizador não apenas moldam comportamentos, mas também 

produzem identidades. A criada não é apenas alguém que trabalha: ela é construída como figura 

funcional, moralmente regulada, esteticamente contida e socialmente invisível. Sua identidade é, 

portanto, um efeito das forças culturais que atuam sobre seu corpo e sua presença. 

 

A criada e a ordem burguesa: discurso, aparência e função 

A organização da vida doméstica burguesa na Belle Époque brasileira estruturava-se a partir 

de um ideal de ordem moral, asseio e distinção, profundamente vinculado às transformações sociais 

do pós-abolição e à crescente valorização da modernidade urbana. Nesse contexto, a criada 

doméstica, figura central da engrenagem cotidiana das famílias urbanas de classe média e alta, 

encarnava, ainda que de forma subalterna, os valores que sustentavam o imaginário de civilidade 

da época. Seu corpo, sua postura e sua aparência não apenas desempenhavam tarefas práticas, mas 

materializavam os discursos simbólicos que demarcavam as fronteiras entre quem serve e quem é 

servido, entre o que é visto e o que deve permanecer invisível. 



 

8 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

Esse ideal de domesticidade burguesa estava profundamente vinculado à afirmação 

simbólica de distinções sociais. O lar burguês, entendido não apenas como espaço físico, mas como 

centro de ordenação moral, operava como palco de visibilidade da respeitabilidade familiar. E é 

nesse cenário que a criada passa a ser compreendida não como um indivíduo dotado de 

subjetividade própria, mas como um componente da engrenagem moral que precisava funcionar 

de modo silencioso, disciplinado e discreto. 

A relação entre aparência e moralidade, nesse contexto, encontra eco nos manuais de 

etiqueta e administração doméstica, como o de Vera Cleser (1902), que prescreviam com minúcia 

não apenas as vestimentas adequadas às criadas, mas também os gestos, modos de falar, de andar 

e de silenciar. A aparência da criada era controlada em detalhes, como forma de inscrever sobre 

seu corpo o lugar social que lhe era destinado: o da função. A roupa da criada devia ser limpa, 

recatada e desprovida de ornamentos chamativos. Cada elemento do visual era pensado para 

transmitir não individualidade, mas eficiência, humildade e asseio, valores esses que sustentavam a 

hierarquia doméstica. Vera Cleser escreveu em seu manual a seguinte instrução: “Acostumai-a a 

usar de calçado leve e de um collete mui pouco apertado, para dar ao busto a decencia e a dignidade 

perfeitamente compativel com um vestido de riscado” (1902, p. 233). 

O vestuário, nesse caso, opera como linguagem simbólica de distinção e disciplina. A roupa 

da criada não é neutra: ela comunica, diferencia e classifica. Diferencia o corpo funcional do corpo 

ornamental, o trabalho da decoração, a atividade da contemplação. Se à senhora da casa era 

permitido ostentar rendas, tecidos leves e perfumes discretos, à criada cabia vestir-se de maneira 

austera, apagada, silenciosa, visualmente subordinada. 

Mais do que um código estético, esse discurso atua como um dispositivo de contenção da 

subjetividade. A roupa torna-se um mecanismo de silenciamento simbólico. Ela cobre não apenas 

o corpo, mas as possibilidades de expressão. Como nos alerta Georg Simmel, a cultura objetiva 

pode, ao se cristalizar em formas rígidas, sufocar a vida subjetiva que lhe deu origem (SIMMEL, 

2015, p. 588). Assim, a identidade da criada é submersa sob a força normativa da aparência 

funcional. A moda, que poderia ser espaço de expressão individual, torna-se instrumento de 

padronização. 

Além da aparência, a conduta era outro ponto central no disciplinamento das criadas. 

Esperava-se delas pontualidade, sobriedade, discrição, silêncio. A boa criada era aquela que não se 

fazia notar, aquela que servia sem ocupar espaço simbólico. Essa construção da presença discreta 

é exemplificada, de forma ficcional, no romance “A Intrusa”, de Júlia Lopes de Almeida, publicado 

em 1908, onde a governanta contratada deve cuidar da casa sem jamais ser vista pelo patrão. Sua 

existência se revela apenas pelos efeitos de sua ação: a ordem restaurada, o bom comportamento 



 

9 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

da filha, o brilho das superfícies. A governanta, portanto, é personagem que encarna o ideal de 

invisibilidade funcional da criada, um sujeito cuja presença deve ser sentida, mas não vista. 

Esse modelo de conduta é atravessado por códigos de classe e gênero. A mulher 

subordinada, no espaço da casa, deve representar a moralidade silenciosa da domesticidade. Sua 

fala é vigiada, seus gestos são lidos, sua postura é interpretada. O que se espera dela não é apenas 

competência no trabalho, mas adequação moral. O corpo da criada, portanto, não é apenas corpo 

que trabalha, mas corpo que representa a ordem da casa, a autoridade da senhora, a distinção da 

família. E, para isso, deve apagar-se como sujeito. 

A crítica de Simmel à cultura objetiva encontra aqui um exemplo preciso. A forma — neste 

caso, a aparência e a conduta da criada — deixa de ser mediação da subjetividade para se tornar 

imposição exterior. O corpo da criada é moldado por normas culturais que não nasceram de sua 

experiência, mas que, ao se imporem, produzem uma identidade funcional. Norbert Elias, por sua 

vez, nos ajuda a compreender como essa interiorização das normas acontece. O processo 

civilizador, ao longo da história, não apenas disciplina comportamentos, mas transforma o controle 

externo em autocontrole (ELIAS, 1987, p. 105). A criada, educada para a contenção, passa a vigiar 

a si mesma. Seu corpo age conforme as normas não apenas por obediência, mas por antecipação. 

O gesto contido, o olhar recatado, a fala econômica. Tudo isso passa a compor um corpo 

domesticado, que age como deve agir. 

A vigilância, contudo, não é unidirecional. O corpo da criada é vigiado pela senhora, pelas 

visitas, pela vizinhança, mas também por si mesma e por outras criadas. A ordem doméstica exige 

a colaboração simbólica de todos os seus membros. A aparência da criada é, assim, controlada por 

múltiplos olhares. E qualquer desvio — uma roupa inadequada, uma peça fora de lugar, um tom 

de voz mais elevado — pode ser interpretado como sinal de desrespeito, de insubordinação, de 

inadequação moral. 

Dessa forma, a imposição de uma aparência discreta e moralmente aceitável não era apenas 

um dispositivo estético, mas também um mecanismo de apagamento social, sustentado por 

relações desiguais de poder. O corpo da criada, marcado por uma função atribuída e por uma 

identidade construída externamente, revela o modo como a modernidade burguesa organizou suas 

fronteiras simbólicas. A distinção não se fazia apenas por meio de objetos ou espaços, mas, 

sobretudo, por meio de pessoas, suas roupas, seus gestos, seus silêncios. Assim, a criada era 

constantemente lembrada de seu lugar na ordem social, por meio daquilo que vestia e da maneira 

como se comportava. Ao mesmo tempo, sua presença discreta e necessária reforçava a própria 

imagem da casa burguesa como centro de civilidade. A identidade da criada, portanto, não era 



 

10 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

apenas uma questão individual, mas o resultado de um sistema cultural que a posicionava como 

figura-limite entre a funcionalidade e a humanidade, entre a visibilidade e o apagamento. 

 

Disciplina e distinção: o vestir como linguagem da subalternidade 

 A aparência da criada, longe de ser um detalhe superficial, ocupa um lugar central na 

reprodução da hierarquia social e simbólica do que compreendemos como Belle Époque. O 

vestuário, nesse contexto, não apenas cobre o corpo: ele comunica, classifica e disciplina (CRANE, 

2013, p. 136). Trata-se de uma linguagem visual que articula distinção e submissão, moralidade e 

função. Como observa Norbert Elias, a civilização das aparências, isto é, o cuidado com a forma 

exterior do indivíduo, se torna uma exigência de sociabilidade e pertencimento, especialmente nas 

camadas que almejam afirmação no espaço burguês. Para as criadas, tal exigência se traduzia em 

regras específicas de como parecer, como se mover e, sobretudo, como não chamar atenção. 

 A roupa imposta às criadas deveria ser modesta, funcional e discreta (CLESER, 1902, p. 

233), reforçando a separação entre o corpo que serve e o corpo que comanda. Tecidos simples, 

cores sóbrias, cortes que não insinuassem formas, sapatos silenciosos e aventais limpos 

compunham a imagem ideal da criada “civilizada”. Mais do que se vestir, tratava-se de assumir uma 

identidade visual controlada e previsível. Como bem aponta Simmel (2014, p. 153), a forma cultural, 

quando se autonomiza, transforma-se em um padrão que se impõe à individualidade. Nesse caso, 

a moda, que poderia ser expressão de estilo pessoal, transforma-se em farda da subalternidade. 

 O controle da aparência incluía ainda o cabelo, as unhas, a postura e até a forma de 

responder aos patrões. Tudo deveria refletir ordem, respeito e asseio. No manual “O lar 

doméstico” (1902), Vera Cleser não apenas prescreve o que a criada deve vestir, mas também como 

deve agir. Tais orientações revelam um ideal de domesticidade funcional, onde a aparência é parte 

inseparável da moral. O corpo da criada, portanto, não é apenas domesticado pelo trabalho, mas 

moldado por uma lógica estética que o torna parte da cenografia do lar burguês. 

 Esse vestuário disciplinado cumpre, assim, uma dupla função: distingue a criada da senhora, 

mas também a inscreve como extensão da casa. Como já discutido, a roupa torna-se uma linguagem 

moralizada, na qual qualquer desvio — um adorno fora do lugar, um tecido mais vistoso, um gesto 

de vaidade — pode ser interpretado como transgressão. A aparência, nesse sentido, é 

constantemente vigiada: pelos patrões, pelas visitas e pela própria criada, que aprende a se policiar. 

Trata-se de uma forma de autocensura incorporada, resultado do processo civilizador descrito por 

Elias. 



 

11 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

 A disciplina imposta ao corpo feminino subalterno reforça, ainda, a lógica de invisibilidade 

funcional. A boa criada é aquela que se faz notar apenas pela eficiência do serviço e pela limpeza 

do ambiente, não por sua presença pessoal. É como se sua identidade devesse desaparecer por trás 

de sua função (SIMMEL, 2014, p. 151). O silêncio, a contenção e a neutralidade tornam-se, assim, 

virtudes esperadas. O corpo que serve é, ao mesmo tempo, útil e apagado. 

 A neutralização da presença da criada é um elemento chave desse regime simbólico. A 

vestimenta imposta— simples, repetitiva, padronizada— apaga sinais de subjetividade e 

diferenciação. Mesmo quando há variações no modelo, como tecidos diferentes ou lenços no 

cabelo, essas mudanças seguem limites bem definidos e visam reafirmar a função, e não a 

individualidade. O que se exige da criada é que seu corpo não se destaque, que sua presença não 

dispute espaço simbólico com os demais habitantes da casa. 

 Esse processo reforça o que Elias identificou como a internalização de códigos de 

comportamento, convertendo padrões externos em autocontrole. A aparência disciplinada não é 

apenas um reflexo da ordem doméstica, mas um índice de autocensura. A criada deve parecer digna, 

mas jamais elegante; limpa, mas nunca vaidosa; presente, mas sempre secundária. A fronteira entre 

o aceitável e o excessivo é rigidamente vigiada, inclusive por outras mulheres da casa, como a 

senhora ou a governanta, responsáveis por zelar pela ordem moral e visual do lar. 

 Simmel também nos ajuda a compreender esse fenômeno ao propor que, na modernidade, 

o indivíduo passa a viver entre formas culturais objetivas que se tornam maiores do que ele 

(SIMMEL, 2014, p. 158). No caso da criada, a exigência de uma aparência regulada é um desses 

dispositivos objetivos que, ao invés de mediar sua liberdade, aprisionam sua expressão pessoal. 

Trata-se de uma vida vivida através da forma, ou melhor, contra a forma. O vestido não é escolha: 

é obrigação. A aparência não é comunicação: é controle. 

 Além disso, a vigilância sobre a aparência revela uma forma de distinção que ultrapassa o 

aspecto funcional do vestuário. Ela envolve uma dimensão ética e estética: vestir-se “como criada” 

é parte de um código de respeito, moralidade e submissão. Por isso, quando uma criada ousa vestir-

se de forma “imprópria” — seja por adornos, perfumes ou tecidos mais elaborados — ela é 

percebida como transgressora, “malcriada” ou “deslocada”. Sua vestimenta, nesses casos, torna-se 

uma infração moral. Um exemplo dessa percepção encontra-se em outro romance da autora Júlia 

Lopes de Almeida, intitulado “A Viúva Simões” (1897), em que a personagem principal queixa-se 

várias vezes de uma de suas criadas, a quem ela chama de mulatinha levada, que está sempre a beber 

de seu licor, usar suas essências e “arremedava a senhora na maneira de estar à mesa, movia com 

delicadeza o cálice e dava dentadinhas pequenas no doce, sorrindo da sua finura, a remoer ideias.” 

(ALMEIDA, 1897, p. 109). Em suma, o vestir-se da criada na Belle Époque é parte de um complexo 



 

12 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

sistema de classificação social. Ele não apenas comunica sua função, mas a reforça constantemente. 

O corpo vestido torna-se índice de docilidade, de silêncio e de obediência. A linguagem da roupa 

é, aqui, um instrumento de distinção e dominação, que revela o quanto a aparência é mobilizada 

para manter as estruturas sociais em seus lugares esperados. 

 Essa linguagem vestimentar articula-se, portanto, com outras práticas de silenciamento e 

contenção do corpo feminino subalterno. A aparência da criada não pode ser dissociada de sua 

postura, de seus gestos e de sua voz, ou da ausência dela. O modo como se apresenta deve estar 

em consonância com o modo como se comporta. É nesse sentido que a roupa se torna parte de 

uma economia moral da domesticidade, em que o corpo todo é lido e interpretado à luz da função 

que ocupa. 

 Tal economia moral não se limita à casa burguesa, mas se estende à rua, à igreja, aos espaços 

públicos onde a criada possa circular. Mesmo em seus momentos de folga ou de lazer, esperava-se 

que mantivesse certo decoro que a identificasse como “moça de respeito”. A roupa, então, passa a 

acompanhá-la como um marcador constante de sua posição. É como se o corpo carregasse, mesmo 

fora da casa, a marca da função que lhe foi atribuída, o que reforça a dimensão simbólica e 

disciplinadora da aparência. 

Há, nesse processo, uma dupla violência simbólica: de um lado, a imposição de um ideal de 

comportamento e vestuário que naturaliza a hierarquia; de outro, a constante vigilância que impede 

a criação de margens subjetivas de liberdade. Elias nos ajuda a entender essa dinâmica ao afirmar 

que a civilidade não atua apenas sobre o corpo, mas sobre o desejo. A criada não pode desejar se 

parecer com a senhora; não pode almejar se destacar; não pode reivindicar protagonismo. O ideal 

de autocontenção é, portanto, também um ideal de autonegação. 

 O corpo da criada torna-se, assim, uma superfície de escrita da cultura. Uma cultura que, 

como mostra Simmel, tende a se autonomizar em relação à vida individual e a sufocar a 

espontaneidade do sujeito (SIMMEL, 2014, p. 145). A tragédia da cultura se revela, nesse caso, na 

transformação da aparência em um campo de conformidade. A roupa, em vez de expressão, torna-

se farda. O corpo, em vez de presença, torna-se função. E a criada, em vez de indivíduo, é percebida 

como engrenagem discreta de uma máquina doméstica silenciosa e bem polida. 

 

Considerações finais 

A articulação entre os conceitos de Georg Simmel e Norbert Elias permite compreender a 

constituição da identidade das criadas na Belle Époque brasileira. Longe de serem figuras marginais 

apenas pelo lugar social que ocupavam, as criadas domésticas foram alvo de um processo intenso 



 

13 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

de regulação simbólica que envolveu o controle de sua aparência, comportamento e presença. A 

análise das formas objetivas da cultura — como o vestuário, os manuais de conduta e os códigos 

de etiqueta — revela como a identidade dessas mulheres foi moldada de forma funcionalizada, 

subordinando sua subjetividade às exigências da moral burguesa. 

A “tragédia da cultura”, como formulada por Simmel, manifesta-se com clareza na 

experiência das criadas. Os produtos culturais — normas de civilidade, padrões de asseio, modelos 

de feminilidade — deixam de ser meios de elevação espiritual e tornam-se instrumentos de controle 

e opressão. As formas culturais não apenas precedem a vida das criadas, mas a invadem, a moldam 

e a silenciam. O corpo, que poderia ser espaço de expressão, transforma-se em suporte da disciplina 

social. 

Norbert Elias, ao desenvolver o conceito de “processo civilizador”, contribui para mostrar 

como esse disciplinamento se dá por meio da interiorização de regras e da vigilância constante. O 

comportamento esperado da criada não se resume à execução de tarefas, mas envolve toda uma 

estética da contenção, do silêncio e da modéstia. A roupa, o gesto, o olhar e até mesmo o tom de 

voz são regulados por uma gramática invisível que define os limites do aceitável e do desejável. O 

resultado é a constituição de uma identidade que, ao invés de se construir pela afirmação, se forma 

pela negação de si mesma. 

Contudo, é preciso reconhecer que, mesmo dentro desse contexto de forte regulação, 

existem brechas, ambiguidades e resistências. A funcionalização da criada não foi um processo 

absoluto nem unilateral. Pequenos gestos, escolhas estéticas discretas, modos de andar ou olhar 

apontam para formas de subjetivação que escapam ao controle total das normas. O corpo da criada, 

mesmo disciplinado, permanece como território de disputas simbólicas, onde a cultura se inscreve, 

mas também é reinterpretada. 

A história dessas mulheres é, portanto, uma história de tensões: entre o sujeito e a forma, 

entre o desejo e a função, entre a visibilidade e o silêncio. Ao lançar luz sobre a dimensão estética 

e moral da subalternidade feminina, este artigo contribui para uma reflexão mais ampla sobre os 

mecanismos de dominação simbólica que atravessam a vida cotidiana. A roupa da criada não é 

apenas um uniforme: é um texto social que revela os modos como a cultura moderna organiza, 

distingue e hierarquiza os corpos. 

Finalizamos com a consciência de que estudar a criada da Belle Époque é, ao mesmo tempo, 

falar sobre o passado e sobre as permanências de um modelo de civilidade que ainda opera na 

sociedade brasileira. Um modelo que naturaliza desigualdades, estetiza a subalternidade e 

transforma sujeitos em funções. Reler esse processo à luz da teoria social é um passo fundamental 



 

14 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

para compreender — e, quem sabe, transformar — os modos pelos quais a cultura segue moldando 

o corpo e a identidade. 

 

Referências: 

ALMEIDA, Julia Lopes de. A Intrusa. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional/Ministério 
da Cultura, 1994. 

ALMEIDA, Julia Lopes de. A Viúva Simões. Lisboa: António Maria Pereira Editor, 1897.   

CLESER, Vera A. O lar domestico: conselhos praticos sobre a boa direcção de uma casa. Rio de 
Janeiro/São Paulo: LAEMMERT & C. 1902. 

COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1999.  

CRANE, Diana. A moda e seu papel social: Classe, Gênero e Identidade das Roupas. São Paulo: 
Senac, 2013. 

ELIAS, Norbert. A Sociedade dos Indivíduos (1939). In: A sociedade dos indivíduos. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1994.  

ELIAS, Norbert. A Individualização no Processo Social. In: A sociedade dos indivíduos. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1994. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador Vol. 1: Uma História dos Costumes. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 1990.  

ELIAS, Norbert, O processo civilizador Vol. 2: Formação do Estado e Civilização. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990. 

FERLA, Luis Antonio Coelho. Corpos estranhos na intimidade do lar: as empregadas 

domésticas no brasil da primeira metade do século xx. Anpuh, São Paulo, p. 1-13, jul. 

2011. 

GARZONI, Lerice de Castro. História social e gênero: investigando os sentidos do trabalho 
doméstico no início do século XX. In: Anais do XXI Encontro Estadual de História – 
ANPUH-SP, Campinas, setembro de 2012. 

RAINHO, Maria do Carmo Teixeira. A Cidade e a Moda. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2002. 

RONCADOR, Sônia. A doméstica imaginária: Literatura, Testemunhos e a Invenção 

da Empregada Doméstica no Brasil (1889-1999). Brasília: Editora UnB, 2008. 

SANTOS JÚNIOR, Paulo Jonas dos; PIROZI, Anízio Antônio. Georg Simmel: dimensões de um 
pensador e suas perspectivas científicas sensíveis ao modo de vida de uma sociedade complexa. 
Brazilian Journal of Development, v. 4, n. 1, p. 54-60, 2018. 

SANTOS, Simone Andriani dos. Senhoras e criadas no espaço doméstico, São Paulo (1875 - 
1928). 2015. Dissertação (Mestrado em Ciências - História Social) – Faculdade de Filosofia, Letras 
e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 

SANTOS, Simone Andriani dos. Identidade, gênero e cultura material: senhoras e criadas no 
espaço doméstico - São Paulo (1870-1920). Grau Zero, São Paulo, v. 4, n. 2, p. 59-89, dez. 2016. 



 

15 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150–v. 17 n. 1 (2026): Edição 43 

SEVCENKO, Nicolau. Literatura Como Missão: Tensões Sociais e Criação Cultural na Primeira 
República. São Paulo: Editora Brasiliense, 1995.  

SILVA, Juliana Fidelis da; PINTO, Ana Paula Magno. Moda como forma de exclusão social: o uso 
dos manuais de etiquetas, periódicos femininos e teses médicas pela “boa sociedade” no Rio de 
Janeiro de 1889-1919. In: Anais ABEPEM, São Paulo, setembro de 2024. 

SIMMEL, Georg. As grandes cidades e a vida do espirito (1903). MANA, v. 11, n. 2, p. 577-591, 
2005. 

SIMMEL, Georg. O conceito e a tragédia da cultura. In.: SOUZA, J; ÖELZE, B (Org.). Simmel 
e a modernidade. Brasília: UnB, 1998. 

SOUZA, Flavia Fernandes de. A criadagem sob suspeita: as relações entre o poder público e os 
trabalhadores domésticos na cidade do rio de janeiro no entresséculos XIX-XX. Anpuh, Rio de 
Janeiro, p. 1-16, jul. 2014. 

SOUZA, Flavia Fernandes de. Criados, escravos e empregados: o serviço doméstico e seus 
trabalhadores na construção da modernidade brasileira (cidade do Rio de Janeiro,1850-1920). 
Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2017. 

 

 


