.

emporalidades

O poder sobre os elementos da Natureza na Passio
Sancti Eadmundi de Abbo de Fleury (c. 987)

The power over the elements of Nature in Abbo of Fleury’s Passio
Sancti Eadmundi (c. 987)

Rodrigo Kmiecik Passos

Mestre em Historia

Universidade Federal do Parana (UFPR)

kmiecikpassos@gmail.com
Recebido: 06/10/2025
Aprovado: 15/12/2025

Resumo: A Passio Sancti Eadmundi, hagiografia escrita por Abbo de Fleury no final do século X, narra
a vida e o martitio de Edmundo, rei de Anglia Oriental, frente aos ataques de invasores daneses.
Hinguar, um dos chefes da invasio, ¢ descrito por um mensageiro a ele subordinado como “imperador
supremo”, a quem “as tormentas e tempestades marinhas servem” e “os elementos da natureza
obedecem”. O objetivo deste artigo ¢ analisar esse construto literario, até entido ignorado pela
historiografia, a partir do repertério intelectual e biografico de seu autor, em dialogo com a cultura
crista de seu tempo. Para isso, foram analisadas as vozes narrativas, as escolhas vocabulares e as
intertextualidades da fonte; o repertorio intelectual de Abbo a partir de suas leituras em Fleury; as
nog¢oes do periodo em torno da “magia do clima” e do paganismo enquanto juizos de valor cristaos;
além da experiéncia pessoal de Abbo com tempestades. A partir de uma Vorstellungsgeschichte (Hans-
Werner Goetz), espera-se que as analises possibilitem uma compreensao mais matizada da
caracterizagao de Hinguar, através das percepcoes de Abbo, em seu contexto historico.

Palavras-chave: Abbo de Fleury; Inglaterra medieval; Natureza.

Abstract: The Passio Sancti Eadmundi, a hagiography written by Abbo of Fleury at the end of the 10th
century, narrates the life and martyrdom of Edmund, king of East Anglia, facing Danish invaders
attacks. Hinguar, one of the leaders of the invasion, is described by a messenger under his command
as “the greatest of monarchs,” to whom “storms and sea tempests serve” and “the elements of nature
obey”. The aim of this article is to analyze this literary construct, previously neglected by
historiography, considering the intellectual and biographical repertoire of its author, in dialogue with
the Christian culture of his time. To this end, this research analyzes the narrative voice, lexical choices,
and intertextual elements of the source; Abbo’s intellectual repertoire based on his readings at Fleury;
contemporary notions regarding “weather magic” and paganism as Christian value judgments; and
Abbo’s personal experience with storms. Drawing on a VVorstellungsgeschichte (Hans-Werner Goetz), it is
expected that the analyses will allow a more nuanced understanding of Hinguat’s characterization
through Abbo’s perceptions within his historical context.

Keywords: Abbo of Fleury; medieval England; Nature.

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Introdugao
Em 986 E.C., um monge beneditino chamado Abbo, do mosteiro de Fleury, foi para a
Inglaterra. La ficou por dois anos, participou das reformas beneditinas ao lado de Dunstanus, arcebispo
de Canterbury, e lecionou latim no mosteiro de Ramsey. Abbo retornou a Fleury em 987, tornando-se
abade, e morreu poucos anos depois, em 1004. Nesse periodo, Abbo produziu uma das mais
importantes hagiografias de seu tempo: a Passio Sancti Eadmundi (“Paixao de Santo Edmundo” em
traducao livre), hagiografia de Edmundo, rei de Anglia Oriental no século IX, assassinado no ano de

869 no contexto das invasdes da Grande Turba Paga' (Myce/ Hzpen Here) nas ilhas britanicas.

Alguns dos objetivos centrais de Abbo ao redigir a »i#2 de Edmundo eram o de autorizar a
memoria do santo textualmente e legitimar o translado das reliquias do rei martirizado para a igreja de
Beodericsworth, onde depois, logo no inicio do século XI, se construiu a grande abadia de Bury St
Edmunds. Ha evidéncias de que a Passio Sancti Eadmundi circulou amplamente logo apds sua redagio e
fomentou a escrita de novos textos sobre o rei Edmundo. Apenas alguns anos depois da primeira
redacio, entre 990 e 996, Alfric de Eynsham, um importante eclesiastico do periodo, traduziu e
adaptou a hagiografia para o inglés antigo. Na segunda metade do século XI, Hermannus, chamado o
Arquidiacono, atuando na abadia de Bury St Edmunds, escreveu De wiraculis sancti Eadmundi, uma
colorida cole¢ao de milagres do santo; no medievo, a Passio escrita por Abbo e os miracula escritos por
Hermannus foram muito populates e circularam conjuntamente em manuscritos.” Posteriormente, no
século XII, o historibgrafo William de Malmesbury tinha Edmundo como o maior dos santos ingleses,

e destacava o podet, a influéncia e atratividade para doagdes da abadia de Bury.’

Este artigo tem como objetivo analisar um trecho bastante especifico da Passio Sancti Eadmundi:
quando em dado momento da hagiografia Hinguar (ou Ivarr, em nérdico antigo), o chefe danés
responsavel por ordenar a execucio de Edmundo, é descrito por um mensageiro como um “rei
invencibilissimo” a quem “as tempestades e tormentas do mar servem” e “os elementos da natureza

obedecem”. Por que Hinguar é descrito dessa maneira? O que esse poder sobre os elementos da

! Mais conhecida como “Grande Exército Pagio” em portugués ou “Great Heathen Army” em inglés moderno. Optei pela
tradugao sugerida por Medeiros (2021).

2 Por exemplo, no fx/eﬂdz’ﬂ(ga/m}é, Ari Porgilsson afirma que Ivarr, filho de Ragnarr Lodbrok, matou o santo Edmundo, rei
dos ingleses, e isso foi “870 anos depois do nascimento de Cristo”. Entretanto, Abbo nio menciona nenhuma data, mas
menciona o algoz, enquanto Hermannus nio menciona Ivarr, mas ofetrece uma data para o martirio. A partir disso, Ben
Allport conclui que “Ari frddi [o sabio] parece ter recorrido a um manuscrito que continha tanto a Passio Sancti Eadmundi,
de Abbo de Fleury, quanto o De miraculis Sancti Eadmundi, de Hermannus, o Arquididcono, para datar o martitio do rei
Edmundo da Anglia Oriental e, assim, o povoamento da Islandia” (Allport, 2021, p. 68).

3 Sobre a influéncia da abadia e da santidade de Edmundo na Inglaterra depois de 1066, ver Licence (2014).

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

natureza significa? Quais os objetivos de Abbo de Fleury com tal construto? E como esse construto
ganha sentido no tempo e na cultura em que a Passio foi produzida, lida e ouvida? A hagiografia de
Edmundo foi muito estudada pelos medievalistas, mas essa caracterizagao de Hinguar feita pelo
mensageiro (sob a pena de Abbo de Fleury) ainda permanece inexplorada pela historiografia. Para
responder as perguntas levantadas, esta investigacio leva em consideragio tanto a funcdo dos
personagens e suas falas quanto os didlogos intertextuais estabelecidos pelo hagiégrafo com a tradi¢ao
livresca de seu tempo. A transcricio em latim* do manuscrito (GKS 1588) da Passio Sancti Eadmundi

analisada neste trabalho se encontra em Corolla Sancti Eadmundi (1907), editada por Francis Harvey.

Hagiografia, memoria e intertextualidade

Como ponto de partida, algumas consideragoes de ordem tedrico-metodologica. As vidas de
santos medievais, textos inscritos numa cultura de memoria, podem fornecer vislumbres de um
determinado mundo, num determinado tempo, a partir da percepgao subjetiva de seu autor. Esta

investigacdo parte da postura epistemologica discutida por Néri de Barros Almeida:

A parte “confiavel” ou “verdadeira” nio pode ser discernida da parte “nao confiavel”
ou “fabulosa”. Desse ponto de vista o testemunho enquanto realidade formal e seu
contetdo sio submetidos a perguntas de cujas respostas se depreendem as razoes de
sua propria especificidade. Nesse caso, a historicidade do documento reside ndo
apenas nos dados que comunica, mas em sua totalidade enquanto fato cultural.
Assim, os textos de histdria [e as hagiografias| escritos na Idade Média, nio mentem,
nao estdo enganados, nem traem a tradicdo de escrita histérica, mas se situam nela
de maneira especifica (Almeida, 2014a, p. 95).

E possivel investigar as nuances do texto hagiografico a partir de uma Vorstellungsgeschichte. Tal
arcabougo tedrico-metodoldgico, desenvolvido no fim dos anos 1970 por Hans-Werner Goetz, busca
investigar realidade objetiva criada pela subjetividade das fontes, isto ¢, a visao dos autores a respeito
da sua propria realidade ou, em outras palavras, a realidade construida pelos autores. Com isso, “o
nosso interesse se deslocou dos fatos para sua percep¢ao (ou, como argumentei, para as concepgoes
do autor), da ‘realidade’ para a sua ‘construcao” (Goetz, 2000, p. 20). Ainda de acordo com Goetz
(2006, p. 20), o sujeito historico, quando autor, nao escreve apenas os “fatos” — ainda que ele mesmo

acreditasse que o fizesse —, mas uma constru¢ao pessoal do processo historico.

4 Todas as tradugbes da documentacdo e da bibliografia estudada sdo minhas, exceto quando o tradutor for indicado nas
referéncias bibliograficas. O original das cita¢des do latim aparece em nota de rodapé.
3
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Essas construcdes inserem-se numa cultura de meméria. De acordo com Pernille Hermann, os
autores medievais “recordam o passado de diversas formas, e seu registro das memorias envolvia uma
dimensao dinamica e criativa que nao apenas salvava as memorias do esquecimento, mas também as
organizava de acordo com necessidades do presente” (Hermann, 2009, p. 293). Jan Assmann (2011, p.
16-17) amplia essa perspectiva ressaltando a preocupacao da cultura de memoria com o futuro, em
termos de projetos e esperangas, intimamente ligada a formagao de uma identidade, da construcao

social de sentido em uma comunidade mais ou menos coesa no espaco € no tempo.

Se a caracterizagdo de Hinguar como um “senhor das tempestades” é um construto do
hagi6égrafo, uma abordagem intertextual da Passio possibilita uma melhor compreensio do mesmo,
uma vez que tal abordagem evidencia as referéncias e as redes de conexoes culturais de seu autor; como
afirmou Igor Salomao Teixeira (2013, p. 216), “as hagiografias devem ser estudadas a partir de uma
compreensao do sistema de valores que extrapola a interpretagao interna dos textos”. Roland Barthes
enfatiza o prazer do leitor “ao reconhecer os elementos ludicos envolvidos no ato de perceber a
intertextualidade” (Gordon, 2011, p. 717), atitude comum dos homens e mulheres da Idade Média
diante de textos. Em A4 Doutrina Crista, por exemplo, Agostinho ressalta que “se descobre com maior
prazer as coisas que se procuram com certa dificuldade” (Agostinho de Hipona, 2002, p. 60). Para o
bispo, o deleite do encontro com o conhecimento corresponde ao esforgco necessario para alcanga-lo;
analogias, alegorias e simbolos estimulariam o intelecto ao exigirem interpreta¢oes, a0 demandarem
conexdes, porque “quase nada sobressai nessas obscuridades que nao esteja mais claramente expresso
em outro lugar” (Agostinho de Hipona, 2002, p. 60). Essa hermenéutica do simbolo é também um
principio exegético, além de se aplicar as demais relagoes textuais no medievo latino.” Todas essas
consideracOes sao uteis para elucidar o autor em questao, Abbo de Fleury, e suas percepgoes, visdes

de mundo, opinides, cargas institucionais e tudo mais que vem junto de sua pena.

O documento e seu autor

A Passio Sancti Eadmundi narra eventos ocorridos ha mais de cem anos de sua composigio:

Edmundo reinou de 855 a 869, e seu reinado termina com sua morte no contexto das invasdes

> Agostinho de Hipona ¢ uma das bases da simbdlica medieval, como explica Michel Pastoureau (2004). Entende-se as
obscuridades das Escrituras a partir da prépria Biblia, em “outro lugar”, ou seja, em outros Livros santos ou no préprio
mundo natural, livro escrito por Deus, como vemos em bestidrios e enciclopédias. F. semelhante a exegese baseada em
interpretar o Antigo Testamento a luz do Novo, que vemos em Origenes e ao longo de toda a Idade Média. Isso caracteriza
um pensamento pautado em analogias, conexoes, comparagoes, paralelos e contrastes simbdlicos. Ver também o artigo de
Franco Junior (2013), além de seus ensaios de mitologia medieval, sobre o pensamento analégico do periodo.

4

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

escandinavas nas ilhas britanicas; essas incursoes culminaram no estabelecimento da regiao da Danelaw
e posteriormente na unificagao da Inglaterra sob as espadas de Alfredo, o Grande. Na Cronica Anglo-
Saxdnica, a derrota de Edmundo frente aos daneses ¢ descrita nestes termos: “neste ano [869] a hoste
atravessou a Mércia até a Anglia-Oriental e estabeleceu quartéis de inverno em Thetford; e nesse
mesmo inverno o rei Edmundo lutou contra eles, e os daneses venceram a batalha, mataram o rei e
subjugaram todo o teino” (Garmonsway, 1992, p. 70).° Em sua 1ida do Rei Alfredo, Asser reproduz o
mesmo texto da Crinica, especificando que “ele [Edmundo] e a maioria de seus homens foram mortos
14 [na batalha]” (Asser, 1983, p. 78). Nos anos seguintes a morte de Edmundo, a memoria do rei parece
ter perdurado sobretudo na oralidade e no culto as suas reliquias. De acordo com Antonia Gransden,
o culto a Edmundo foi promovido por Alfredo, o Grande; entretanto, ao longo do século X, o
entusiasmo pelo santo parece ter diminuido: “ndo foram cunhadas mais moedas de santo Edmundo
depois de 910 ou talvez um pouco mais tarde, e o santo nio aparece nos calendarios liturgicos
sobreviventes dos séculos IX, X e inicio do XI” (Gransden, 1992, p. 82-83). Em certo sentido, a

composicao da Passio Sancti Eadmund; é¢ uma resposta ao esquecimento.

Abbo (c. 945-1004) nasceu na provincia de Orléanais, estudou em Reims, Paris e Orléans, e foi
um célebre professor na abadia de Fleury, no vale do Loire. Roger Wright informa que “em 985 Oswald
de York, que havia estudado em Fleury na década de 950, pediu que o mosteiro franco enviasse um
professor para o mosteiro de Ramsey” (Wright, 2011, p. 105). Abbo foi o escolhido para a viagem.
Uma vez em Ramsey, ele ensinava principalmente latim, mas o monge Byrhtferth (Wright, 2011, p.
106), um de seus alunos na Inglaterra, conta que Abbo era especialmente versado em ensinar
astronomia e matematica (computus), além de ter escrito sobre gramatica, logica e dialética (Mostert,
2018, p. 87). Como notado anteriormente, Abbo tomou parte nas reformas beneditinas inglesas ao
lado do bispo Dunstanus, e escreveu a Passio em 987 a pedido deste. Nao se sabe ao certo se a Passio
foi escrita em Ramsey ou em Fleury. Marco Mostert (2018, p. 87) afirma que ele a escreveu em Fleury,
mas considero provavel que a Passio tenha sido escrita quando Abbo ainda estava na Inglaterra, tendo
em vista o cenario turbulento em Fleury devido as disputas acirradas pelo posto de abade (o qual Abbo
assumiu ainda em 987 e manteve até sua morte, em 1004), coisa que atrapalharia em muitas instancias
o trabalho de composi¢ao da hagiografia (Dachowski, 2008). Sem duvida foi escrita antes da morte de

Dunstanus, em maio de 988, pois o texto comega com uma epzstola de Abbo para ele.

¢ Em textos antigos de autoria anénima optei por referenciar o editor ou tradutor.

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Nessa ¢pistola, Abbo mostra sua preocupagao em preservar a historia de Edmundo narrada a
ele por Dunstanus; historia cujas palavras Dunstanus “guardou inteiramente em sua memoria” (Abbo
de Fleury, 1907, p. 8).” O hagiografo se refere ao relato do bispo como fatos colhidos historicamente
(historialiter) de uma tradigdo ou memOria antiga (antiquitatis memoria). O vocabulario do monge opera
no sentido de validar uma oralidade supostamente preservada por um século, e a composi¢ao da Passio
justifica a necessidade de renovar o culto a Edmundo em um novo contexto, dado que Beodericsworth
(Bury St Edmunds) se integrava entao as reformas beneditinas na Inglaterra. Como observei em outro
artigo, Abbo de Fleury também enfoca a franslatio das reliquias de Edmundo para Beodericsworth, e
com isso busca “demarcar um local de culto intransferivel, sedimentando as bases de uma organizacao

eclesiastica em pleno florescimento” (Kmiecik, 2020, p. 261).

O texto — na edi¢ao de Harvey — ¢ dividido em 19 partes e narra a vida e o martirio de
Edmundo, quando foi morto pelos invasores daneses — segundo Abbo, por ordem do chefe Hinguar.
Em sintese, as duas primeiras partes da Passio fazem uma descri¢ao historico-geografica de Anglia
Oriental; nas partes 3 e 4 narram-se as virtudes do rei Edmundo; a parte 5 caracteriza seus adversarios,
os chefes Hinguar e Ubba, e das partes 6 a 9 os daneses massacram o povo do reino e depois tentam
persuadir Edmundo a se render; nas partes 10 e 11, apds recusar qualquer rendigdo, Edmundo ¢
torturado, morto e decapitado; a parte 12, sua cabega ¢ jogada em uma floresta, e na parte 13 o povo
encontra a cabega do rei, miraculosamente protegida por um lobo; na parte 14 a cabega é juntada ao
corpo do martir e a reliquia ¢ transferida para a igreja em Beodericsworth; daf em diante, até a parte
19, Abbo exalta a incorrupgao do corpo de Edmundo, além de outros milagres. Os trechos mais

fundamentais a presente analise encontram-se nas partes 7 e 9 da hagiografia.

Hinguar, senhor das tempestades?

Na Passio Sancti Eadmundi, o chefe danés Hinguar é o grande adversario do rei Edmundo, e ¢
quem ordena o assassinato do rei. Na parte 6 da hagiografia, Abbo narra que os daneses e os alanos
sao como os lobos, e por isso vivem do roubo e nunca travam lutas abertas com seus inimigos,
recorrendo a emboscadas e a cautela. De acordo com Abbo, Hinguar nao queria deixar sua “grande
frota” desprotegida ou arriscar uma batalha franca contra as fileiras de Edmundo, e por isso envia um

mensageiro (que fora também incumbido de atacar o rei caso tivesse a oportunidade); o préprio

7 No original: “ut promptuario memoriae verba ex integro reconderes.”

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Hinguar segue seu mensageiro a uma certa distancia, “em passos lentos”, acompanhado por um
“grande séquito como refor¢o” (Abbo de Fleury, 1907, p. 22). Dado o encontro com o rei, o
mensageiro tenta convencer Edmundo a se render e entregar o reino aos guerreiros escandinavos. Nas

palavras vertidas pela pena de Abbo, assim fala o tal mensageiro daquela “iniqua missao™:

Nosso senhor Hinguar, temivel por terra e por mar, rei invencibilissimo,
submetendo a si diversas terras pelas armas, aportou com muitos navios na desejada
costa desta provincia para passar o inverno; e, por isso, ordena que dividas com ele
os antigos tesouros e as riquezas paternas, reinando sob seu dominio. Mas, se
desprezares o poder dele, sustentado por inumeraveis legiGes, tu seras julgado, em
teu préprio prejuizo, indigno tanto da vida quanto do reino. E quem és tu, para
ousares insolentemente contradizer tdo grande poténcia? A tormenta marinha
serve de instrumento aos nossos remos e nio desvia da meta da intengio
tracada; nunca nos causaram dano nem o imenso bramido do céu, nem os
repetidos arremessos de raios, favorecendo-nos a graga dos elementos. S¢,
portanto, com todos os teus, sudito deste imperador supremo, a quem servem 0s
elementos por sua inata cleméncia; pois ele, o piissimo, sabe em todo
empreendimento poupar os que se submetem e debelar os soberbos. (Abbo de
Fleury, 1907, p. 24, grifos meus).8

Por que Hinguar ¢ descrito dessa maneira? O que esse dominio, esse poder sobre as tormentas
e sobre os elementos naturais significa? Tal caracterizagdo deve ser analisada em diversos niveis.
Primeiro, temos de entender o que ¢ controlar o clima no tempo de Abbo de Fleury. Tal poder pode
ser entendido, por ora, de modo mais instrumental e pratico, a partir do conceito “magia do clima”
(weather magic), terminologia relacionada aos magi descritos por Isidoro de Sevilha em suas Etimologias
— a quem retornaremos em breve. A “magia do clima” é um conceito empregado por historiadores e
antropologos para analisar casos em que fenomenos climdticos sao vistos como passiveis de
manipula¢ido por agentes humanos (feiticeiros, sacerdotes, xamas, reis) ou sobrenaturais (deuses,
demonios, espiritos). E fundamental considerar a particularidade e a historicidade dessas
caracterizacoes e de suas representagoes textuais, uma vez que o que se chama de “magia do clima” se
manifesta sob diferentes roupagens e com diferentes fungdes. No ensaio Esbogo de uma teoria geral da
magia, Marcel Mauss afirma que “ha sociedades que se arrogam o dom de fazer a chuva ou de reter o

vento, e que sao conhecidas pelas tribos vizinhas como possuidoras desses dons” (Mauss, 2003, p. 68).

8 No original: “Terra marique metuendus dominus noster Hinguar, rex invictissimus, diversas terras subiciendo sibi armis,
ad huius provinciae optatum litus cum multis navibus hiematurus appulit; atque idcirco mandat, ut cum eo antiquos
thesauros et paternas divitias sub eo regnaturus dividas. Cuius si aspernaris potentiam, innumeris legionibus fultam, tuo
praeiudicio et vita indignus iudicaberis et regno. Et quis tu, ut tante potentiae insolenter audeas contradicere? Marinae
tempestatis procella nostris servit remigiis, nec removet a proposito directae intentionis, quibus nec ingens mugitus caeli
nec crebri iactus fulminum umquam nocuerunt, favente gratia elementorum. Esto itaque cum tuis omnibus sub hoc
imperatore maximo, cui famulantur elementa pro sibi innata clementia: quoniam novit piissimus in omni negotio parcere
subiectis et debellare superbos.”

7

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Tais praticas magicas ganham sentido em sociedades agrarias, nas quais o clima, as chuvas, os ventos
e as tempestades sdo indissociaveis a integridade das colheitas e dos rebanhos. Carolina Escobar-

Vargas observa a complexidade da magia do clima ao longo da Idade Média:

As atitudes em relacio a possibilidade de manipular magicamente o clima variavam
amplamente no periodo medieval, indo da aceitagdo a descrenca e a condenagio
explicita. Essas atitudes mudavam em resposta as transformag¢des das estruturas
sociais e a evolucdo dos sistemas de crenga, que influenciavam o contexto dentro do
qual os textos e os acontecimentos eram interpretados. (Escobar-Vargas, 2024, p.

125).

Na Europa crista medieval, a manipulacdo do clima por poderes sobrenaturais podia dar-se,
além da mediagao por um feiticeiro (magia) ou por um santo (milagre), pela agéncia de demonios ou
pela agéncia de Deus; ao longo do medievo, entretanto, ha uma disputa intelectual que coloca em
cheque o poderio de alguns desses agentes sobre o controle dos elementos da natureza, dado que
muitos autores, como Agobardo de Lyon, Burcardo de Worms® e Tomis de Aquino,"
desconsideravam a capacidade de demonios ou feiticeiros de atuarem sobre os elementos (matéria),
reservando esse poder exclusivamente a Deus (ou alguns santos, por intercessao), colocando assim a

crenga no poder maléfico sobre a natureza no campo das “ilusdes” ou “supersticoes’.

No Livro VII de suas Efimologias, Isidoro de Sevilha descreve “a Igreja e as seitas™ (de ecclesia et
sectis). Entre as seitas diletantes do cristianismo encontram-se os “magos” (magi) e os “malfeitores”
(malefict), capazes de “atormentar” os “elementos” da natureza (Isidoro de Sevilha, 2010, p. 182).
Descrevendo a religiao e as “seitas”, o bispo de Sevilha oferece um paradigma de oposicao entre a
“Religiao” do ocidente cristao, que se firma através da oposi¢ao de si mesma com todas as outras
religioes, religiosidades e espiritualidades presentes no continente europeu e fora dele, fossem elas
“reais” ou “fabricadas” pelos proprios cristios, como com a no¢ao de um “paganismo’ generalizante
ou de “homens selvagens”. Como afirma Jean-Claude Schmitt (1997, p. 28-29), os autores cristaos
nem sempre distinguiam entre o “paganismo’ e as supersticdes, mas os tratavam de formas distintas:
a0s pagaos cabia a conversao, € aos cristaos supersticiosos cabia a acdo pastoral, menos dramatica, mas

persistente, visando corrigir praticas ou certas crengas dentro da prépria comunidade.

9 “Um penitencial anoénimo, que foi incorporado a influente colegdo de direito canénico de Burcardo de Worms por volta
de 1020 e, assim, teve ampla circulacio, rejeitava a crenca de que a magia pudesse perturbar o clima, influenciar a mente
das pessoas ou suscitar amor e 6édio. A mesma fonte também descarta a crenca de que as pessoas possam ser transformadas
em animais” (Kieckhefer, 2014, p. 46).

10 Ver por exemplo as questoes 92, 95 e 96 da Summa Theologiae, 11-11.

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

No século IX, as supersti¢oes dos “rusticos”, habitantes do campo, foram duramente criticadas
por Agobardo, arcebispo de Lyon. Em seu tratado De grandine et tonitruis (Sobte o granizo e os trovoes),
Agobardo ataca aqueles que acreditavam no poder magico dos fempestarii, pessoas que supostamente
tinham a habilidade de controlar o clima através da magia, invocando chuvas, tempestades, ventanias
e granizo. Como demonstra Schmitt (1997), é facil compreender a for¢a de uma tal “supersticao” entre
uma populagdo dependente da produgdo rural, que poderia ser comprometida por catastrofes
climaticas, acarretando fomes e problemas com o pagamento dos tributos. Em termos espirituais,
Escobar-Vargas (2024) observa que Agobardo “acreditava firmemente que somente Deus poderia criar
e controlar o clima, pois este era uma expressao de seu poder onipotente” (p. 127), e que seu tratado
expressa “ceticismo em relagdo a supersticoes como a dos zempestarii, destacando o erro cristdo e a

aparente supersticao de tais crencas, muito semelhante ao Canon Episcop?” (p. 128).

Tais concepgdes passaram por varias mudangas nos séculos finais da Idade Média. A partir do
século XII, comega a haver uma maior “sistematizagao” da magia. Séculos mais tarde, nio s6 na
Europa, mas também nas Américas, o aprimoramento dessa sistematizagao crista da magia firmou a
base tedrica, além de juridica, dos tribunais da Inquisicao e da caga as feiticeiras no perfodo Moderno.
Ao que cabe ao objeto desta investigacao, entretanto, sao as concepgdes de autores como Isidoro de
Sevilha e Agobardo de Lyon que orientam a perspectiva de Abbo de Fleury sobre a “magia do clima”;
Abbo cita as Etimologias de Isidoro, e também as conhecia através de uma glosa (que inclufa o livro VII)
preservada na biblioteca de Fleury (Mostert, 1989). Essas nog¢oes de “‘supersticio” e de um
“paganismo” generalizante — e a relagao destes com a cren¢a no controle dos elementos da natureza

— sao ferramentas discursivas fundamentais a Passio Sancti Eadmundi, como veremos adiante.

Tendo em vista a amplitude de acepgdes e representagoes de “magia do clima” em fontes
medievais, e principalmente considerando a presenga dessas representa¢oes em documentos do mundo
escandinavo — de onde vinha Hinguar —, pode parecer sedutora a hipdtese de uma alusao as crengas
ou praticas “pré-cristas” nordicas no texto de Abbo. Por retratar personagens tao importantes do
universo mitico e literario nérdico — Ivarr e Ubba, os filhos do grande rei e salteador Ragnarr Lodbrék
—, além de lidar com um perfodo marcante de invasdes danesas nas ilhas britanicas, alguns
pesquisadores tentaram buscar “analogos nérdicos” no texto de Abbo, acreditando que a Passio poderia
apresentar “reflexos” de praticas “pagas” do século IX representadas em fontes escandinavas mais
tardias. Alfred Smyth, por exemplo, em seu Scandinavian Kings in the British Isles, §50-880, sugere que “a
natureza multipla da execuc¢ao [de Edmundo], que esta no cerne da tradigao inglesa, de fato remete a

9
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

descrigdes de mortes rituais praticadas pelos nérdicos em sua terra natal escandinava” (Smyth, 1977,
p. 210), e associa o martirio de Edmundo a famosa execugao ritual nérdica da “aguia de sangue”. Paul
Cavill criticou essa interpretacao, demonstrando que tanto a versao de Abbo quanto a versao de Zlfric
da hagiografia ndo sugerem uma morte ritualizada; ‘na verdade, as palavras de Abbo guasi ludendo ad
signumr, ““como se praticando em um alvo” para o disparo, sugerem certa frivolidade, como também faz
a traducao de Alfric, swilce him to gamenes, “‘como se para divertirem-se’” (Cavill, 2003, p. 26). Com isso,
o martirio de Edmundo configura-se muito mais nos termos da crueldade diabdlica atribuida a seus

adversarios pagaos do que em referéncias a “praticas” totalmente alheias ao hagiografo.

Cavill ainda critica os supostos “analogos escandinavos” pela arbitrariedade das conexdes, e
pelo fato de ignorarem a intertextualidade da prépria hagiografia com a martiriologia romana. Os
supostos paralelos ignoram outros tracos da execucao de Edmundo, como o acorrentamento, as
pancadas e o agoite, ausentes nas fontes escandinavas analisadas por Smyth, mas presentes nas vidas
de santos martires da Antiguidade Tardia. Além disso, Cavill (2003, p. 29) demonstra o uso deliberado
por parte de Abbo e principalmente por /lfric, em sua traducio, de termos idénticos aos usados em
outras hagiografias de martires dos tempos de Roma, como Sio Sebastiao, o principal modelo literario
para o martirio de Edmundo na Passio, na caracterizagao da violéncia infligida ao imolado. Os
“analogos escandinavos” sdo, portanto, “frageis” (Cavill, 2023, p. 34); autores como Smyth parecem
ignorar tanto a intertextualidade da Passzo com a miscelania literaria cristd quanto a natureza das
representacoes literarias das fontes escandinavas com as quais ele compara a hagiografia em busca de
paralelos. Na mesma linha, proponho que uma conexio entre a “magia do clima” de Hinguar com
praticas ou crengas “pré-cristas” nordicas é tao improvavel quanto inverificavel. Embora o deus Porr
seja lembrado como uma divindade ligada aos trovoes e as tormentas, além de seu papel agrario,
quaisquer associacbes com a caracterizagdo de Hinguar na Passio — que incutiriam um inverossimil
tino “etnolégico” ao hagidgrafo — sao, na melhor das hipoteses, insatisfatorias. Diversas sagas
islandesas, como a Eyrbygga saga, a Eiriks saga randa, a Bdrdar saga Snafellsdss, entre varias outras,
mencionam ou aludem ao controle do deus Pérr sobre os elementos da natureza; entretanto, essas
narrativas foram compostas séculos depois da Passio, € pertencem a um universo desconhecido por

Abbo de Fleury, além de também serem, elas mesmas, construgoes literarias de autores cristaos.

Declan Taggart mostrou, em seu How Thor Lost His Thunder (2018), que autores
contemporaneos a Abbo, como Alfric de Eynsham em seu sermao De falsis diis, apresenta o deus
Jupiter, filho de Saturno, como “o mais venerado dos deuses pagios, e apresenta Pérr como o nome

10
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

dinamarqués desse deus” (Taggart, 2018, p. 97). Outro autor cristao, Adam de Bremen, em sua Gesta
Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum do século X1, estabelece o mesmo paralelo: “Thor, dizem, preside
sobre o ar, governa trovoes e relampagos, os ventos e as chuvas, os tempos serenos e as colheitas. [...]
Além disso, Thor, com seu cetro, parece assemelhar-se a Jupiter” (Adam de Bremen apud Taggard,
2018, p. 99). E importante ter em mente, como reitera Taggart (2018, p. 192), que esses autores
descrevem religides que nao conheciam “de primeira mao”, e a influéncia de modelos classicos sobre
a ideia generalizante de uma “religido ndo-crista” — no caso, a dos romanos — ¢ marcante. Levando
em conta a conexao expressa da Passio Sancti Eadmundi com a martiriologia romana, como ja
demonstrado por Cavill, seria mais sensato considerar que, quando Abbo de Fleury atribui ao “terrivel
Hinguar” um poder sobre as tempestades, o hagiégrafo tinha em mente uma nogao genérica de
paganismo ligado ao controle dos elementos da natureza, semelhante ao que Alfric, seu
contemporaneo, afirmava sobre o deus Jupiter. Os algozes dos santos martires da Antiguidade Tardia
como Sebastido sao, afinal, os romanos, como o imperador Diocleciano. Mas essa ainda ndo é uma
resposta suficiente as questoes desta pesquisa. Para melhor compreender as nuances da caracteriza¢ao
de Hinguar, é necessario analisar tanto a estrutura da cena em que o mensageiro pronuncia tal discurso

e sua funcdo na hagiografia, quanto buscar por intertextualidades passiveis de verificacao.

Literariedade e intertextualidade

A caracterizacao de Hinguar como controlador do clima nao vem diretamente do narrador,
mas esta em um didlogo, na fala de um mensageiro subordinado a Hinguar dirigida a Edmundo. Se a
fala aparece na boca de um personagem, é fundamental entender quem ¢é esse personagem. O chefe
danés, o mensageiro e todos os invasores sao caracterizados como “pagaos’”: temos as paganorun gladiis
(espadas dos pagaos), ou na frase “com os pagaos partindo e dedicando-se a devastagao em todos os
lugares” (Abbo de Fleury, 1907, p. 38)," ou ainda com “um chefe pagio [no caso, Hinguar]” (Abbo
de Fleury, 1907, p. 32). Em outro momento, Abbo escreve que os nérdicos “sao tao cruéis por natureza
que nao sabem como se acalmar mesmo diante das malezas humanas, visto que certos povos entre eles
se alimentam da carne humana e sao chamados pelos gregos de Antropéfagos” (Abbo de Fleury, 1907,
p- 18)."” Como analisei em outra ocasido, além do canibalismo, Abbo associa os escandinavos aos lobos

e a rapina propria desses animais no imaginario medieval. Tal construg¢ao simbolica ndo apenas coloca

" No original: “Siquidem paganis abeuntibus et depopulationi quoquo locorum.”
12 No original: “Est adeo crudeles esse naturali ferocitate ut nesciant malis hominum mitescere, quandoquidem quidam ex
eis populi vescuntur humanis carnibus, qui ex facto Graeca appellatione Anthropophagi vocantur.”
11
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

os daneses como um “outro” animalesco, mas, no ambito social, “[os daneses| ameagam a integridade
das estruturas pelas quais a cristandade se sustenta” (Kmiecik, 2023, p. 253). Na hagiografia, Abbo
afirma que “a menos que [Hinguar| fosse impedido pela misericérdia divina, ele levaria toda a Britania
a destrui¢ao” (Abbo de Fleury, 1907, p. 18)."” Edmundo, em sua santidade, ¢ quem est4 destinado —
no plano simbolico — a impedir essa destrui¢do e expiar a crueldade dos invasores pagaos através do

martirio e do culto as suas reliquias no futuro (quer dizer, no presente de Abbo).

O paganismo enquanto a fabricagio de um “outro” por um autor cristdo é central na
caracterizacao que Abbo de Fleury faz dos invasores escandinavos e adversarios de Edmundo na
hagiografia. Analisando as representagdes do paganismo em narrativas escandinavas, Santiago Barreiro
(2016) afirma que o pagao das fontes cristas ¢ um “outro” religioso sem especificidade. Para esse autor,
“a importancia dos pagaos existentes na literatura é tornar clara a oposi¢ao, criando assim uma
alteridade fundamental, cimentando a identidade dos homens medievais como cristaos” (Barreiro,
2016, p. 111). Como vimos anteriormente, essa nog¢ao generalizante de “paganismo” engloba as
“supersticoes” em torno da magia do clima encontradas nas obras de Isidoro e Agobardo, e sem davida
compartilhadas por Abbo (tanto como leitor das Etimologias quanto como grande estudioso de
astronomia). Além disso, quando o hagidgrafo se refere os daneses em termos religiosos, os caracteriza
como “alienae sectae cultores” (Abbo de Fleury, 1907, p. 38), ou seja, “seguidores de uma seita
estrangeira”, reproduzindo o vocabulario (e o sentido) de Isidoro nas Etimologias. Dessa maneira, quem
atribui as caractetisticas de dominar os elementos da natureza, de ser um “monarca invencibilissimo”,

etc., ¢ um personagem tipificado como um “outro”, um adversario por exceléncia.

Mas a questdo se amplia e ganha ainda mais nuances quando analisamos as vozes de outros
&
personagens — em especial a resposta de Edmundo ao mensageiro — e a voz do proprio narrador da
Passzo. Quando o mensageiro pagao fala de Hinguar, este é um “rei invencibilissimo™ (rex invictissimus
& & guar,
e o “imperador supremo” (zmperatore maximo). Pot outro lado, no discurso do narrador, Edmundo é “o
rei santissimo” (rex sanctissimus), “o rei mais abencoado™ (rex beatissimus), “o rei cristaio Edmundo”
(christianus rex Edmundus), ao passo que Hinguar é “o mais impio™ (impizssimo Hinguar). O contraste entre

Hinguar ¢ Edmundo fica ainda mais evidente na resposta do rei a0 mensageiro:

Ensanguentado com o sangue dos meus, tu [o mensageiro| te tornaste digno da pena
de morte; mas, seguindo claramente o exemplo do meu Cristo, nao quero manchar
minhas mios puras, eu que, pelo nome dele [de Cristo], se assim acontecer, estou
pronto para cair de bom grado sob as vossas armas. Por isso, retornando em passo

13 No original: “nisi divina inpediretur miseratione conatus est in exterminium adducere totius fines Britanniae.”

12
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

rapido, leva estas respostas ao teu senhor o quanto antes: Bem imitas, filho do diabo,
o teu pai, que, inchado de orgulho, caiu do céu e, desejando envolver o género
humano em sua mentira, tornou muitos sujeitos a sua propria pena. Seguidor
principal dele, tu ndo conseguirds me aterrorizar com ameagas, nem me enganar,
atraindo-me com as lisonjas da perdi¢do, pois me encontraras desarmado pelos
ensinamentos de Cristo. [...] Que a tua selvagem crueldade, como comecou, depois
dos servos arrebate também o rei do trono, arraste-o, cuspa nele, bata-lhe com
bofetadas e, por fim, degole-o. O Rei dos reis vé tudo isso com compaixao e, como
creio, me transferird para reinar com Ele na vida eterna. Por isso [...] o rei cristdao
Edmundo nio se submetera a um chefe pagao, a menos que primeiro tenhas
sido convertido a nossa religido, preferindo ser estandarte no exército do Rei
eterno. (Abbo de Fleury, 1907, p. 28-32, grifos meus).!*

De um lado, Hinguar manda um lacaio como mensageiro para expor suas vontades e tentar
convencer Edmundo a se render e entregar os tesouros do reino. Do outro, o préprio Edmundo
responde a0 mensageiro, sem recorrer a intermediarios, o que acentua a integridade do rei frente aos
pagdos que, como vimos anteriormente, sao tipificados por Abbo como covardes e trai¢oeiros; essa
tipificagao é indiretamente retratada pela maneira em que o embate verbal se da na Passio. Além disso,
a superioridade de Edmundo frente aos invasores fica ainda mais nitida quando o préprio Edmundo,
em sua resposta, se refere a Hinguar como um “lider”, um “chefe”, ou literalmente um “duque” pagio
(pagano duci), enquanto ele proprio ressalta sua condigao régia. Dzux significa lider, condutor, guia; em
contextos militares, general ou comandante.” Essa lideranca politico-militar, quando contrastada a
realeza ou ao senhorio, mostra-se inerentemente instavel. Traduzo como “chefe” tentando preservar
ambos os sentidos do termo, e tendo em mente que o principal aqui ndo é a precisao da acepg¢ao

pretendida por Abbo, mas sim o jogo de oposi¢ao hierarquica estabelecido com 7rex.

Com isso, o hagidgrafo estabelece um contraste tanto religioso quanto politico de Edmundo
com Hinguar. No discurso de Edmundo temos ainda uma referéncia a Cristo como “Rei dos reis”
(Apocalipse, 17:14 e 19:16), assim como Deus ¢ descrito como “Deus dos deuses” ou “Senhor dos

senhores” no Antigo Testamento (ver Deuteronomio 10:17 ou Salmos 136:2-3). Como notou Jacques

14 No original: “Tunc conversus ad eum qui de conditione regni locuturus ab impiissimo Hinguar fuerat missus "Madefactus
-inquit - cruore meorum, mortis supplicio dignus extiteras; sed, plane Christi mei exemplum secutus, nolo puras manus
commaculare, qui pro eius nomine, si ita contigerit, libenter paratus sum vesttis telis occumbere. Ideo pernici gradu rediens
festinus, domino tuo haec responsa perfer quantotius: Bene filius diaboli patrem tuum imitaris qui superbiendo intumescens
caelo corruit et, mendacio suo humanum genus involvere gestiens, plurimos suae poenae obnoxios fecit. Cuius sectator
praecipuus me nec minis terrere praevales nec blandae perditionis lenociniis illectum decipies, quem Christi institutis
inermem repperies. [...] Ut coepit tua saeva feritas, post famulos regem solio diripiat, trahat, expuat, colaphis caedat, ad
ultimum jugulet. Rex regum ista miserans videt, et secum, ut credo, regnaturum ad aeternam vitam transferet. Unde noveris,
quod pro amore vitae temporalis Christianus rex Edmundus non se subdet pagano duci, nisi prius effectus fueris compos
nostrae religionis, malens esse signifer in castrisaeterni regis.”
15 Glare, P.G.W. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1996, p. 582.

13

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Le Goff (1993, p. 3), o rei medieval desenvolve relagdes particulares com Cristo, e tal relagao
estabelece-se sobre o carater régio atribuido a Cristo desde a Antiguidade Tardia. De maneira
complementar, o Novo Testamento sublinha o carater do Christus rex como um rex gloriae na logica
escatologica da Salvagio, isto é, monarca de um reino e cuja realeza “nao sao deste mundo”. Em um
detalhado estudo, Robert Deshman (1976, p. 396) notou que a disseminaciao do Christus rex e seus
desdobramentos, como o Cristo em majestade e o Cristo coroado, na iconografia anglo-saxa dos fins
do século X, estava ligada a tutela do bispo Athelwold de Winchester e consequentemente ao
movimento reformista beneditino — do qual Abbo também fez parte. Deshman ainda ressalta a

inovagao anglo-saxa nas representacOes pictoricas do Cristo-rei no século X:

Mas a nova iconografia anglo-saxonica e otoniana deslocou de forma decisiva a
énfase de Cristo Vencedor para Cristo Rei, de um conceito tardo-antigo para um
conceito plenamente medieval de Cosmocrator. A antiga relutancia em representar
Cristo usando diretamente o diadema, insignia dos governantes temporais, foi
finalmente superada, a fim de tornar mais explicita do que nunca a realeza de Cristo
(Deshman, 1976, p. 377).

A despeito dos sentidos estritamente politicos ligados a essa mudanga trazida pela inovagao
anglo-saxa e otonida no medievo central, indissociaveis das figuras de Edgar, o Pacifico, e de Otto I,
o Grande, a figura de Cristo como Cosmocrator, isto é, “governante do universo”, um rei cosmico e
universal, também ¢ central na concepc¢ao de Abbo de Fleury no que diz respeito a caracterizacao de
Hinguar como “senhor das tempestades”, como veremos adiante. Antes, porém, notemos que o
Christus rex oferece ainda outra dimensao ao proprio rei Edmundo e seu martirio na Passio, e que a
perspectiva de Abbo de Fleury estabelece um didlogo com varias facetas do Cristo régio medieval. Le
Goff observa que, vencido neste mundo sobre a cruz, Cristo torna-se “triunfador da morte e nao dos
homens” (Le Goft, 1993, p. 10); a0 mesmo tempo, a paixao também ganha dimensoes régias: Cristo ¢
‘um rei crucificado, um rei sofredor, um “rei das dores’ (Le Goff, 1993, p. 4). Tal acepgao conecta-se
profundamente a ideia de martirio régio de Edmundo, com sua tortura, sua execugao com inimeras
flechadas e sua decapitacio. E uma relacio dialética: ao passo que Cristo estabelece-se como Rei dos
reis, e, mais especificamente, como Cosmocrator, Edmundo assume a Imiztatio Christi em sua faceta

martirioldgica, participando assim da realeza escatologica de Cristo.

Como afirmei anteriormente, ¢ necessario compreender as intertextualidades da Passio,
especialmente seu dialogo com o repertorio biblico. Antonia Gransden, eu seu estudo seminal sobre a
Passio, atirma que Abbo cita a Biblia, Horacio, Virgilio e os Pais da Igreja. Ela diz ainda: “as vezes Abbo

faz uma comparagdo explicita, como no caso do martirio de Edmundo, que segue o modelo de Sao

14
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Sebastiao); em outras, deixa que o publico deduza por si mesmo” (Gransden, 1995, p. 29). Nesta
investigacdo, identifiquei dois principais pontos de contato entre a Passio Sancti Eadmundi e os
Evangelhos, que podem elucidar a caracterizagao de Hinguar como “senhor das tempestades” tanto no
discurso do mensageiro quanto na resposta do rei. Minha hipétese relaciona-se com o que ja foi
exposto anteriormente sobre a tipificagdo generalizante do “pagdao” em fontes cristas, de modo que a
dicotomia apresentada por Abbo, na qual Hinguar detém um suposto poder sobre os elementos, opera
no sentido de “derrota-lo” e invalida-lo no plano discursivo da propria hagiografia. Vejamos entio o

primeiro paralelo biblico'® e sua relacio com a ja citada fala do mensageiro:

Passio Sancti Eadmundi

Evangelho de Lucas (I #/gata)

Marinae tempestatis procella nostris servit
remigiis, nec removet a proposito directae
intentionis, quibus nec ingens mugitus caeli
nec crebri iactus fulminum umquam
nocuerunt, favente gratia elementorum. Esto

Et descendit procella venti in stagnum, et
conplebantur et periclitabantur. Accedentes
autem suscitaverunt eum, dicentes,
“Praeceptor, perimus.” At ille surgens
increpavit ventum et tempestatem aquae, et

cessavit, et facta est tranquillitas. Dixit autem
illis, “Ubi est fides vestra?” Qui timentes mirati
sunt ad invicem, dicentes, “Quis, putas, hic est,
quia et ventis imperat et mari, et oboediunt eir”’
(Kinney, 2013, p. 348)"

itaque cum tuis omnibus sub hoc imperatore
maximo, cui famulantur elementa pro sibi
innata clementia. (Abbo, 1907, p. 24)"

A famosa passagem de Jesus acalmando a tempestade, presente nos evangelhos de Marcos
(4:39-40), Mateus (8:23-27) e Lucas (8:22-25), apresenta paralelos evidentes com o trecho da Passio em
pelo menos trés sentidos fundamentais: primeiro, a tempestade opera a mesma metafora enquanto
ameaga natural; segundo, os elementos da natureza obedecem a uma autoridade superior; e terceiro,
tal autoridade ¢ exaltada pelo fato de dominar os elementos. Hia uma correlagao expressa entre o
“Quem ¢ este, que até aos ventos e ao mar impera, e eles lhe obedecem?” do texto biblico e o
“imperador supremo, a quem os elementos servem” da Passio, ressaltada ainda mais na narrativa de
Lucas com o verbo imperare, paralelo ao poder do imperatore maximo, Hinguar. Além da mesma logica e

do mesmo efeito, temos varias correlacbes vocabulares: com os substantivos procella e tempestas

16 As citagoes biblicas foram tiradas da u/gata, texto utilizado pelos monges de Fleury (Mostert, 1989).

17 Tradugio livre: “A tormenta matinha serve de instrumento aos nossos remos e nio desvia da meta da inten¢io tracada,
nunca nos causaram dano nem o imenso bramido do céu, nem os repetidos arremessos de raios, favorecendo-nos a graga
dos elementos. Sé, portanto, com todos os teus, sudito deste imperador supremo [Hinguar], a quem servem os elementos
por sua inata cleméncia [de Hinguar].”

18 Traducido livre: ‘E desceu uma tempestade de vento sobre o mar, e eles [os apdstolos] se enchiam [de dgua] e estavam
em perigo. Aproximando-se, despertaram-no, dizendo: “Mestre, perecemos!” Mas ele [Jesus], levantando-se, repreendeu o
vento e a agitacdo da agua, que cessou, e fez-se bonanca. E disse-lhes: “Onde estd a vossa fé?” Eles, porém, cheios de
temor, admiraram-se, dizendo uns aos outros: “Quem ¢ este, que até aos ventos e ao mar impera, ¢ eles lhe obedecem?””

15
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

(tempestade, tormenta repentina), zare (max), ventus (vento), elementa (plural de elementum, os elementos,
muitas vezes significando as forgas da natureza em geral), e com os verbos oboedire (“ouvir sob”, ou

seja, obedecer) e famulari (servir, estar a servigo de).

Mas por que, afinal, um paralelo entre Hinguar e Cristo acalmando a tempestade? Uma outra

correlagdo, da resposta de Edmundo com o evangelho de Joao (8:44), pode explicar a construgao.

Passio Sancti Eadmundi Evangelho de Jodo (1"u/gata)

“Bene filius diaboli patrem tuum imitaris qui | Dixit ergo eis lesus, “Si Deus pater vester esset,
superbiendo intumescens caelo corruit et, | diligeretis utique me, ego enim ex Deo processi et
mendacio suo humanum genus involvere | veni. Neque enim a me ipso veni, sed ille me misit.
gestiens, plurimos suae poenae obnoxios fecit. | Quare loquellam meam non cognoscitis? Quia non
Cuius sectator praecipuus me nec minis terrere | potestis audire sermonem meum. Vos ex patre,
praevales nec blandae perditionis lenociniis | diabolo, estis, et desideria patris vestri vultis facere.
fllectum decipies, quem Christi institutis | Ille homicida erat ab initio, et in veritate non stetit,
inermem reppeties.” (Abbo, 1907, p. 30)" quia non est veritas in eo. Cum loquitur mendacium,
ex propriis loquitur, quia mendax est et pater eius.”
(Kinney, 2013, p. 528)*

Tanto a semelhanca tematica e lexical quanto a fungao de ambas as falas em suas respectivas
narrativas devem ser consideradas. Edmundo responde ao mensageiro, a Hinguar e, de modo geral, a
todos os “pagdos”’. No trecho biblico, Jesus confronta os judeus que o negavam como messias ¢
devolve a acusagio afirmando que esses judeus “querem realizar os desejos de vosso pai”, ou seja, a
mentira, uma vez que o diabo “¢é mentiroso e pai da mentira” (ou “pai do mentiroso”). Duas questoes
sao centrais e indissociaveis aqui: a nega¢ao da “verdade de Jesus” e Satands como “pai da mentira”.
Diversos outros momentos do texto biblico ressaltam a relagao do diabo com a mentira: no Apocalipse
(12:9), lemos que todos os danados foram enganados por Satanis através da mentira, foram
“seduzidos” por ele. Em Génesis (3:4), a serpente — posteriormente identificada com Satanas — engana

Eva, assegurando-lhe falsamente que, ap6s comer o fruto, ela ndo morreria.

Parece-me claro que “de fato, filho do diabo, imitas o teu pai”, na Passio, ¢ uma parafrase de

“vos sois do vosso pai, o diabo, e quereis cumprir os desejos de vosso pai”’, de Jodo. O cariter

19 Tradugdo livre: “Bem imitas, filho do diabo, o teu pai, que, inchado de orgulho, caiu do céu e, desejando envolver o
género humano em sua mentira, tornou muitos sujeitos a sua propria pena. Seguidor principal dele, tu nao conseguiras me
aterrorizar com ameagas, nem me enganar, atraindo-me com as lisonjas da perdigdo, pois me encontraras desarmado pelos
ensinamentos de Cristo.”
20 Tradugio livre: ‘Disse-lhes entdo Jesus: “Se Deus fosse vosso Pai, certamente me amatieis, pois eu sai de Deus e vim.
Nio vim por mim mesmo, mas foi Ele quem me enviou. Por que ndo compreendeis a minha linguagem? Porque ndo podeis
ouvir a minha palavra. Vs sois do vosso pai, o diabo, e quereis cumprir os desejos de vosso pai. Ele foi homicida desde o
principio e ndo permaneceu na verdade, porque nio ha verdade nele. Quando fala mentira, fala do que lhe é préprio,
porque é mentiroso e pai da mentira.””

16

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

demonfaco dos pagaos na Passio, explicito, por exemplo, na cena em que a cabeca decepada de
Edmundo ¢ jogada numa floresta — “daneses, servos do diabo” (Dani, ministri diaboli) —, dialoga com
a origem demonfaca que Jesus atribui aos judeus que lhe negam nesse evangelho. Além disso, tanto os
pagidos quanto os judeus em questdao sao orgulhosos e soberbos (superbire, de superbus), nao aceitam as
palavras de Jesus ou de Edmundo e respondem com violéncia: na Passio, assassinam o rei; no
evangelho, tentam apedrejar Jesus. O trecho de Jodo ainda ressalta o carater assassino do demonio, “ele
era homicida desde o principio” (ille homicida erat ab initio), como instigador da morte entre os homens.

Agostinho de Hipona, em seus Comentdrios a Sao Joao, afirma que:

O diabo ¢é chamado de homicida nio por estar armado com uma espada ou cingido
de aco. Ele se aproximou do homem, semeou suas sugestOes malignas e o matou
[referéncia a Génesis 3:1]. Ndo penses, portanto, que nio és homicida quando
persuades teu irmdo ao mal. Se persuades teu irmao ao mal, tu o matas. (Agostinho
de Hipona, 1888, p. 238).

Embora Edmundo nido mencione o assassinio em sua resposta aos pagaos, seu proprio martirio
cristaliza a correlacdo, além das referéncias de Abbo aos invasores daneses como “lacaios funestos”
(funestus satelles), as demandas deles como “ordens fatais/mortais” (feralibus edictis), e aos vatios

massacres cometidos por Hinguar e seus homens em Anglia-Oriental descritos na Passio.

A partir da resposta de Edmundo, os pagios deixam de ser instrumentos da ira divina® — um
motivo narrativo comum em hagiografias de martirio — e passam a ser “filhos do diabo” que “querem
realizar os desejos do pai”: nao apenas o assassinato, mas também a mentira. Através dessa zitatio
diaboli, os pagdos tornam-se, na pena de Abbo, fariseus dos mares do norte. A partir desse
entendimento ¢ finalmente possivel entender o paralelo entre Hinguar, o dux pagao, com Cristo e a
tempestade: os invasores pagaos agem de acordo com o diabo, sio mentirosos, falsos e assassinos.
Nisso se enquadra o suposto poder de Hinguar sobre os elementos da natureza: se os pagaos sao
mentirosos, pois servem ao diabo, o mensageiro mente sobre os poderes de Hinguar sobre o clima.
Vale lembrar que, no discurso do mensageiro, ¢ Hinguar quem controla os elementos, e nao Porr ou
qualquer outra divindade paga; Hinguar nao ¢ um mediador, mas um controlador direto. Nio se trata,
portanto, de uma questao de religiosidade, mas sim da crenc¢a nesses poderes atribuidos a um mortal.
Tal crenga ¢ atacada e invalidada quando Edmundo acusa o mensageiro. Hinguar nao ¢, no fim das

contas, como quer o mensageiro, um “imperador supremo’ ou um “rei invencibilissimo”, mas apenas

21 Sobre a ideia dos pagios como “instrumentos da ira divina”, ver Kmiecik, Rodrigo. Aqueles que semeiam com lagrimas:
um estudo das emocbes na Passio Sancti Eadpmund; de Abbo de Fleury. Mythos, v. 18 n. II, 2023, nas paginas 253-255.
17
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

um “lider pagao”. Desse modo, ¢ claro que Hinguar ndo pode controlar as chuvas, os ventos e as
tempestades, uma vez que, na cosmovisao do hagioégrafo, a maneira da critica de Agobardo as

supersti¢des citada anteriormente, apenas Deus pode controlar os elementos da natureza.

Tal reinvindicagdo tem diversos paralelos biblicos, sem divida conhecidos tanto pelo autor da
Passio quanto pelas suas audiéncias. Em I Rezs (18:41-45), o profeta Elias confronta os profetas de Baal,
este cultuado como deus da tempestade que controlava as chuvas e tutelava a fertilidade dos campos.
Elias declara que nio havera chuva sendo por sua palavra, e a seca dura até que Iahweh a encerre, apos
reconhecido no Monte Carmelo, e entdo “num instante o céu escureceu com muita nuvem e vento e
caiu uma forte chuva” (Biblia de Jerusalém, 2011, p. 498). Em Jd, Iahweh manifesta-se numa
tempestade e lista muitos dos poderes que caracterizam sua prépria onipoténcia, entre eles abrir
caminho “para o aguaceiro” e “para o relampago e o trovao”, para que “chova em terras despovoadas”
(Biblia de Jerusalém, 2011, p. 851); e também nos Salmos, “lahweh faz tudo o que deseja/ no céu e
sobre a terra,/ nos mares e nos abismos todos./ Faz subir as nuvens do horizonte/ faz relampagos

pata que chova,/ tira vento dos seus reservatdrios” (Biblia de Jerusalém, 2011, p. 1005).

Como notou Hugh Magennis (2024, p. 383), tal aspecto do poder divino reverbera no
repertério hagiografico, em que muitas vezes devotos sao salvos de tempestades em alto mar pela
intercessao divina ou de algum santo: santa Agueda reza por um marinheiro e o salva das tormentas;
sao Martinho de Tours é invocado por um marinheiro durante uma tempestade, e a tormenta cessa;
sao Giles acalma tempestades que ameacam navios; entre tantos outros exemplos. Magennis reforca
que, no cristianismo medieval, a 4gua ¢é tanto vivificante e quanto poderosa, “mas esta sempre sob o
poder de Deus; e, na hagiografia, ela também pode estar sob o poder do santo” (Magennis, 2024, p.
401). Nesse sentido, quando a resposta do rei Edmundo frisa a mentira e invalida o discurso do
mensageiro, o poder de Hinguar é descreditado. Trata-se, evidentemente, de um artificio retérico
mediado pela intertextualidade e pela autoridade biblica. Assim, acreditar que um homem seria capaz
de controlar os elementos ¢, para o hagidgrafo, acreditar em mentiras, como fazem os judeus de Jodo
8:44. Por meio desse construto, a0 mesmo tempo politico e religioso, Abbo tipifica seus adversarios

— adversarios de Edmundo, da cristandade — ao mesmo tempo em que os rebaixa e invalida.

Mas por que o clima, afinal?

Nas ultimas décadas, em tempos marcados pela atual crise climatica, houve um crescimento

sem precedentes do interesse historiografico por fenémenos naturais descritos em fontes medievais.

18
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Disciplinas como a histéria ambiental e a ecocritica, bem como a reconfiguracao da histéria cultural
na dire¢ao de objetos como o mundo natural, passaram a elucidar a relagao dos “homens no tempo”

com seu ambiente, com as paisagens, as plantas, os animais e os fenémenos naturais.”

Embora cumpra uma fungao literaria politico-religiosa na Passio, como argumentei acima, a
mengao aos elementos naturais, as tempestades e tormentas, aos relampagos e trovoes demonstra tanto
um interesse autoral por parte de Abbo quanto um interesse pressuposto de suas audiéncias pelos
fenémenos climaticos e, de modo geral, pelo mundo natural. Entre as muitas metaforas, dialogos
textuais e simbolos que o hagidgrafo poderia evocar, foram estes os escolhidos, e nao faltam exemplos
de agéncia natural em outros textos medievais, dos mais diversos géneros, como a ja mencionada
relagio dos santos com as tempestades, ou a relagdo dos santos com animais® — também presente na
Passio, com o lobo guardando a cabe¢a cortada de Edmundo na floresta. A natureza faz parte do
cotidiano das audiéncias de uma hagiografia, seja em outros textos lidos no claustro pelo monge em

estudo, seja na faina diaria dos laicos no campo, a beira das florestas, sob as nuvens e o vento.

No contexto medieval britanico, Heide Estes (2017, p. 13) notou que a Crinica Anglo-saxinica,
“descreve fenomenos naturais como relampagos ou cometas, 0s quais interpreta em termos de
preocupagdes humanas, como maus pressagios de fome ou ataque estrangeiro”. Cronicas e anais
contemporaneos de Abbo de Fleury também relatam tempestades, enchentes e chuvas de granizo. Nos
Annales Fuldenses, por exemplo, lemos que no ano de 882 “houve uma tempestade de granizo tal que
nenhum mortal poderia afirmar ter visto algo semelhante antes” (Reuter, 2013 p. 105). O cronista narra
que os cavalos ficaram tio aterrorizados que arrancavam os postes em que estavam amarrados,
arrebentavam as rédeas e corrofam desvairadamente; nessa chuva, uma grande parte da cidade
“desabou sob a for¢a da tempestade”. E no ano de 889, sobre quando “a colheita foi destruida por
tempestades de granizo, e os homens sofreram miseravelmente com a falta de mantimentos”, e sobre
as enchentes na regiao dos turingios, quando “a agua caiu dos céus nao, como de costume, em gotas
de chuva, mas toda de uma vez, como uma cachoeira, e em trés villae as casas foram levadas num

instante pela for¢a do impacto” (Reuter, 2013, p. 118), deixando centenas de mortos.

22 No Brasil, os estudos de Jonathan Gomes (2016) sobre as relacdes homem-natureza no Portugal tardo-medieval, de
Adriana Vidotte e Adailson Rui (2023) sobre as florestas na Peninsula Ibérica medieval, de Kaué Neckel (2024) sobre
fenémenos climaticos no norte da Europa, entre outros, sdo exemplos do desenvolvimento no campo na medievalistica.
2 Ver o brilhante estudo de Alexander (2008).
19
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Nos mares do norte, qualquer um estava sujeito a furia dos céus. Décadas antes da morte de
Edmundo, em 838, os Annales Bertiniani relatam que “piratas daneses zarparam de sua terra natal, mas
uma subita e violenta tempestade surgiu no mar, e eles se afogaram, restando pouquissimos
sobreviventes” (Nelson, 2013, p. 39). No contexto das grandes invasoes escandinavas na Inglaterra do
século IX, um dos episédios mais marcantes envolvendo fenomenos climaticos foi registrado na
entrada sobre o ano de 876 — poucos anos antes da morte de Edmundo —, quando “a hoste [Grande
Turba Pagi| chegou a Exeter vindo de Wareham, e a frota pirata navegou para o oeste, mas foi
apanhada por uma grande tempestade no mar e, ali, préximo a Swanage, cento e vinte navios foram
perdidos” (Garmonsway, 1992, p. 74). Se Abbo sabia desses eventos, e sem davida sabia do poderio
militar e das vantagens que os nordicos possuiam com suas frotas, a construgao de Hinguar como um
“senhor das tempestades”, com sua frota imaculada contra as tormentas, ganha forca e sentido em

0posi¢ao aos riscos e naufragios que acometiam tanto escandinavos quanto anglo-saxoes.

Alain Guerreau (1980, p. 238) entendia a economia rural medieval como um ecossistema; para
ele, homens e mulheres da Idade Média estavam submetidos tanto as coer¢des sociais quanto as
naturais. Assim, a integridade das colheitas ganha dimensoes religiosas na vida cotidiana. Em seu The
Church in Anglo-Saxon Society, John Blair demonstra que a paisagem e o mundo natural eram lugares de
mediacao entre o homem e a imprevisibilidade da natureza, entre leigos e clérigos, entre o teltrico e o
divino. Segundo esse autor, a expressao mais clara da atividade religiosa comunitaria na paisagem
inglesa era “a liturgia dos Dias de Rogacdo, uma invocagao da bén¢ao de Deus sobre as colheitas de
primavera” (Blair, 2005, p. 480); tais liturgias processionais mostram “o envolvimento tanto dos
sacerdotes dos minsteres quanto dos leigos |...], e provavelmente incentivaram ideias de uma geografia

sagrada centrada no minster e articulada por ele e pelos habitantes” (Blair, 2005, p. 225).

Como lembra Rudolf Simek (1996, p. 104), na Europa medieval, “todos, e nao apenas os
agricultores, estavam interessados em como eram causadas as condi¢Oes climdticas mais incomuns,
como granizo, neve, neblina ou orvalho”, e as audiéncias da Passio estavam em contato com a natureza
e seus fenomenos. Embora haja variaveis nesse contato, levando em considerac¢ao as condi¢des de vida
e de trabalho entre leigos e religiosos, ha também diversos pontos de interseccionalidade: os
trabalhadores dependiam das chuvas, mas temiam tempestades e granizo tanto quanto temiam as secas
e enchentes; estavam em constante negociagao com os elementos. Os monges dependiam da produc¢ao
rural para a prépria subsisténcia e, no caso beneditino, também trabalhavam. Ao mesmo tempo, estes
estudavam livros que descreviam a natureza, como os De Natura Rerum de Isidoro de Sevilha e de Beda,

20
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

a Naturalis Historia de Plinio, o Velho, o De Mirabilibus Mundi de Solinus, entre outros. Essa sabedoria
livresca do mundo natural e toda a simbologia que a acompanhava assumia usos praticos € novos
sentidos na boca dos padres, entre os leigos, por meio de sermdes e homilias no cotidiano religioso
das aldeias e pequenas cidades da Inglaterra medieval. F nesse didlogo entre clérigos e laicos que
construgoes literarias como a de Hinguar e os elementos naturais, o poder de Deus sobre a natureza e

a autoridade santificada de Edmundo ganhavam sentido de modo intertextual e analégico.

A referéncia aos fenémenos naturais e as referéncias biblicas seriam apreendidas, em maior ou
menor grau, nessa relagao dialdgica e na circulagao da hagiografia entre o oral e o escrito. Alison Elliott
argumenta que o “‘enredo basico” das hagiogratias — por exemplo, no caso da Passio, o fato de que
Edmundo foi um rei, foi morto por pagaos, etc. — era “perfeitamente conhecido” por seus leitores e
ouvintes, de modo que o foco se deslocava para “a maneira pela qual a histéria era contada, e para as
pequenas variagcoes de detalhe” (Elliott, 1987, p. 8). A partir dessa perspectiva, detalhes como Hinguar
e sua relacdo com os elementos da natureza, ou como o lobo que protege a cabeca cortada de
Edmundo, ou ainda a especificidade dos milagres do santo, ganhariam destaque no cotidiano dos usos
do documento em seu préprio tempo, fosse em leitura publica, fosse em estudo recluso. A presenga
da natureza no dialogo entre a dimensio cotidiana rural e o repertorio livresco cristio podem explicar
a escolha de Abbo de Fleury em sua construgao literaria de Hinguar com os elementos, uma vez que,
da composicio a circulagao, tal construto ganha sentido como parte de um vasto sistema de
representacoes e praticas simbolicas que “dao sentido ao mundo”, segundo Jean-Claude Schmitt,

“simultaneamente a natureza, a sociedade e a pessoa humana” (Schmitt, 2014, p. 30).

Poder-se-ia argumentar que a critica indireta de Abbo a crenga nos poderes de Hinguar —
posta abaixo pela resposta intertextual de Edmundo — poderia ter como alvo as supersticoes das
audiéncias rurais da Passio; ressaltando a falsidade de um adversario idealizado da cristandade, o pagao,
Abbo ao mesmo tempo dirigir-se-ia aos cristdos “rasticos” suscetiveis a falsidade das supersti¢oes.
Embora tal hipétese possa encontrar didlogos com obras contemporaneas na Inglaterra, como os
sermdes de Zlfric e Wulfstan sobre os “falsos deuses”, derivados do popular De Correctione Rusticorum,
de Martinho de Braga, ou em livros penitenciais, qualquer verificagao satisfatoria esta além do escopo
deste artigo, e esbarraria em alguns problemas de método e de falta de evidéncias. Os sermdes
mencionados devem ser entendidos, antes de diagndsticos etnograficos, como exercicios de retorica,
enquanto os penitenciais eram formulaicos e pouco se pode concluir a respeito de “crencas populares”
a partir do que se espera condenar. Como afirma Néri de Barros Almeida, tendo em conta as discussoes

21
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

de Alain Guerreau, “repetir no contexto de pregacio uma recrimina¢ao de antiguidade conhecida [...]
pode nio ter nenhum efeito moral tendo em vista a auséncia do objeto, mas pode ter o efeito
sociolégico de cimentar uma consciéncia comum, de fortalecer e de produzir identificagao” (Almeida,
2014b, p. 21). A hagiografia constréi identidades e coesdo social junto a figura do santo. Por isso, o
“|[dado divergente] atuaria preferencialmente como recurso de identificagdo entre texto,
autot/expositor e leitor/ouvinte que se irmanam na reveréncia a doutrina e na trejeicdo a elementos

que, segundo uma tradigdo secular, divergem em relacao a ela” (Almeida, 2014b, p. 21).

Finalmente, ha ainda outra importante consideragao sobre a escolha tematica de Abbo, talvez
a melhor pista na direcio de aferir o embrido da mencio as tempestades maritimas na Passio. E muito
possivel que tal escolha tenha sido motivada por uma experiéncia pessoal do hagioégrafo: sua viagem a
navio da Francia a Inglaterra em 986. Célebre professor em Fleury, Abbo formou discipulos notaveis;
entre eles havia um monge chamado Aimoinus, que escreveu, em 1004, a 17t Abbonis, abbatis

Floriacensis (Vida de Abbo, abade de Fleury). Sobre a travessia de Abbo, ele narra:

Quando chegaram ao territério dos Morinos [povo gaulés que habitava o norte da
Franga na Antiguidade Tardia, perto do atual Canal da Macha], de onde é a passagem
mais curta até os ingleses, ele [Abbo] permaneceu na costa por quase um més, pois
os marinheiros proibiam que se entrasse no mar devido a agitaciao das aguas. Cansado
da longa espera, num certo dia, ele se dirigiu ao porto e perguntou ao mestre do
navio, que havia sido chamado, se poderia entrar no mar com seguran¢a. O mestre
respondeu que, no momento, nao seria prudente; mas, pelo sopro dos ventos,
percebia que logo haveria uma navegagdo favoravel. [...| Assim, embarcando no
navio, acompanhados de outras oito embarcagdes, eles partiram para o alto-mar e,
de repente, viram golfinhos brincando nas ondas, ¢ baleias elevando suas costas feito
enormes rochedos. O homem de Deus [Abbo], a0 ouvir dos marinheiros que todos
esses sinais indicavam uma tempestade iminente, recorreu aos conhecidos socorros
da orago. E seus pedidos nio ficaram sem resposta. De fato, quando a tempestade
se levantou, o navio em que o homem de Cristo [Abbo] se encontrava, juntamente
com outros dois [navios] que o seguiam, foi levado incélume até o porto; as seis
embarcagles restantes, porém, sacudidas pelas rajadas e pelo impeto dos peixes,
pereceram com todos os homens. (Aimoinus de Fleury, 1853, p. 391-392).24

2 No original: “Cumque ad Morinos ventum esset, a quibus brevissimus ad Anglos transitus est, per unum ferme mensem
in litore resedit, prohibentibus nautis mare turbidum ingredi. Tadio itaque longz defatigatus morz, uno dierum progressus
ad portum, evocatum interrogat nauclerum an tuto mari ingredi posset. Cui nauclerus: nunc quidem nequaquam utile fore
dixit; sed, ex aurarum spiramine, se intelligere quod non diu prospera abesset navigatio. [..] Itaque, ascensa navi,
comitantibus aliis octo navibus, cum in altum processissent, repente conspiciunt marsuppas et porcisces in fluctibus ludere,
balenas dorsa in modum maximorum tectorum attollere. Heec omnia indicia imminentis tempestatis esse vir Dei a nautis
audiens, ad orationum recurrit nota prasidia. Nec defuit effectus ejus precibus. Denique orta tempestate, navis in qua homo
Christi residebat, cum aliis duabus quz illam secutz fuerant, illesa ad portum perlatz, est reliqua vero sex, simul cum
hominibus, procellis et impulsu piscium quassatz, perierunt.”

22

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

A vivacidade dos detalhes (como o comentario sobre o comportamento dos animais que,
segundo os marinheiros, anuncia uma tempestade)™ e o “realismo” de toda a passagem (notemos que
as oragoes de Abbo nio se desdobram no #jpos hagiografico da intervengao divina pela dissipacao da
tormenta) tém “a qualidade de testemunho em primeira miao”, como notou Elizabeth Dachnowski.
Com isso, a autora especula que Aimoinus deve “ter ouvido [o relato] diretamente de Abbo apds seu
retorno a Fleury, ou Abbo pode ter escrito uma carta sobre suas aventuras depois de sua chegada a
Ramsey” (Dachnowski, 2008, p. 66). Parece muito provavel que a experiéncia pessoal de Abbo,
certamente suZ generis ¢ marcante para ele — e ainda mais entre os beneditinos como um todo, cuja
regra moniéstica tinha restri¢des quanto 2 mobilidade® —, tenha motivado sua escolha em representar

Hinguar como esse “senhor das tempestades”, um pequeno, mas significativo detalhe na Passio.

Se por um lado os autores medievais se viam como andes sobre os ombros de gigantes, uma
vez que sua intelectualidade e produgio textual s6 fazia sentido dentro das redes de conversagdo com
a tradi¢ao prévia — o texto biblico, os Pais da Igreja, as autoridades do mundo tardo-antigo e alto-
medieval —, por outro lado temos as experiéncias pessoais do individuo medieval, sem duvida muito
mais obscuras ao historiador, dada a natureza da documentagdo, mas que também devem ser
consideradas na medida em que as fontes permitem tais vislumbres. Em episédios como o de Abbo
de Fleury com a tempestade em 986, podemos entrever a vivéncia de um individuo em didlogo com
suas escolhas simbolicas, no fazer de sua escrita, e perceber a singularidade de Abbo dentro do que
Marshal Sahlins chamou de “estrutura da conjuntura”, ja que “um evento nio é somente um

acontecimento no mundo; é a relagdo entre um acontecimento [no caso, Abbo e tempestade] e um

dado sistema simbolico [dentro do qual Abbo fabrica Hinguar]” (Sahlins, 1997, p. 191).

Consideragoes finais

Este trabalho buscou compreender os sentidos e as origens intertextuais de um construto
literario especitico da Passio Sancti Eadmindi. Cruzando documentos e analisando conexdes verificaveis,

foi possivel vislumbrar um pouco melhor “as maneiras de viver ou de pensar particulares as épocas

% Que, alids, também nao deixa de ter a propria intertextualidade, como visto em Isidoro de Sevilha: “Nao ¢ de se admirar
que os animais prevejam o tempo, ainda que estejam sob as ondas. Pois as dguas estdo sempre agitadas pelo movimento
de uma brisa nascente. Os habitantes das ondas sio os primeiros a sentir essa alteragdo do mar. E assim, por causa desse
impulso, eles se debatem, seja por medo de serem levados até a praia, seja por instinto, para que a arrebentagdo nao precipite
sua destrui¢do depois que ja tenham fugido” (Isidoro de Sevilha, 2016, p. 165).
26 Como esta prescrito na Regra de Sdo Bento: “E se, vivendo consigo mesmo em deliberacdo, prometer guardar todas as
coisas e cumprir tudo o que lhe for ordenado, entdo deve ser recebido na congregacio, ciente do que esta estabelecido pela
lei da Regra, a saber, que a partir daquele dia ndo lhe sera permitido sair do mosteiro” (Wolfflin, 1895, p. 57).

23

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

em que [as fontes] foram escritas, todas as coisas que o hagiégrafo nao tinha o menor desejo de nos
expor” (Bloch, 2001, p. 78). Levando em consideragao as percep¢oes do autor, a cultura de memoria
em que seu texto estava inserido e as intertextualidades de sua prépria obra, foi possivel delinear uma
série de conexoes entre o material hagiografico e a cultura de seu tempo, que, além de estabelecer
paralelos, elucidam o sentido da caracterizagao que Abbo de Fleury faz de Hinguar, de Edmundo e do
paganismo como um todo. Além disso, investigando o sentido do construto na Passio, tendo em vista
seu contexto e as experiéncias pessoais do proprio hagiografo, foi possivel identificar um interesse

manifesto de Abbo e um interesse pressuposto de suas audiéncias pelo mundo natural.

Na compreensao final da hagiografia em seu contexto, a partir das dinamicas internas de seu
proprio funcionamento narrativo e retérico, Hinguar ndo é um “senhor das tempestades”, mas um
fantoche literario cujos poderes sao minados pela autoridade de Edmundo, da B#/ia e de toda a
tradi¢do na qual o hagidgrafo estava inserido. Além disso, o construto literario de Abbo de Fleury
ganha sentido pela forga teldrica de seu tema, estabelecendo um didlogo com o cotidiano de suas
audiéncias e com o repertorio literario da cristandade. Considerando as intertextualidades documentais
a partir de uma Vorstellungsgeschichte, foi possivel esclarecer os construtos literarios, motivos narrativos,
escolhas autorais e caracterizagdo de personagens na Passio, além de demonstrar como a presenca de
fenémenos naturais na hagiografia ganhava sentido entre as realidades de suas audiéncias. A partir da
vivencia de Abbo e do eco desta na Passio, também foi possivel entrever o individuo e sua experiéncia
em relagao a escolha de seu tema. Em dltima instancia, o poder sobre as tempestades, negado a
Hinguar, manifesta-se na pena do proprio hagidgrafo: ¢ ele quem domina os elementos, ordenando-
lhes forma e sentido sobre o pergaminho. Nas minucias de seu texto, em seus fios e seus rastros, se

percebe a expressao do singular na tradicao e o encontro da natureza com o sagrado.

Referéncias bibliograficas:

ALEXANDER, Dominic. Saints and Animals in the Middle Ages. Woodbridge: The Boydell Press,
2008.

ALLPORT, Ben. Unearthing St. Edmund: A source for Edmund’s martyrdom in Islendingabok.
Gripla, v. 32, p. 57-72, 2021.

ALMEIDA, Néri. Hagiografia, propaganda e meméria historica. O monasticismo na Legenda 4durea
de Jacopo de Varazze. Territorios e Fronteiras, v. 7, 2014a, p. 94-111.

ALMEIDA, Néri. Interacao do autor e cultura folclorica: o martirio na Legenda anrea. In: TEIXEIRA,
Igor (org.). Historia e Historiografia sobre a Hagiografia medieval. Sao Leopoldo: Oikos, 2014b.

24
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

ASSMANN, Jan. Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Remembrance and Political
Imagination. Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

BARREIRO, Santiago. Pagios ficticios, feiticeiros imaginarios, alteridades literarias: As sagas

islandesas como fonte historiografica e sua representacio do mundo pré-cristao. Didlogos (Maringa),
v. 20, n. 3, p. 97-115, 2016.

BLAIR, John. The Church in Anglo-Saxon Society. Oxford: Oxford University Press, 2005.

BLOCH, Marc. Apologia da Histo6ria ou o oficio do historiador. Traduciao de André Telles. Rio de
Janeiro: Zahar, 2001.

CAVILL, Paul. Analogy and Genre in the Legend of St Edmund. Nottingham Medieval Studies, v.
47, p. 21-45, jan. 2003.

DACHNOWSKI, Elizabeth. First Among Abbots: the career of Abbo of Fleury. Washington:
Catholic University of America Press, 2008.

DESHMAN, ROBERT. Christus rex et magi reges: Kingship and Christology in Ottonian and Anglo-
Saxon Art. Frithmittelalterliche Studien, vol. 10, no. 1, p. 367-405, 1976.

ELLIOTT, Alison Goddard. Roads to Paradise: reading the lives of the early saints. Hanover:
University Press of New England, 1987.

ESCOBAR-VARGAS, Carolina. Witchcraft and Weather: The Problem of Magical Control of the
Weather. In: ESCOBAR-VARGAS, Carolina; LAWRENCE-MATHERS, Anne (eds.). Medieval
Perceptions of Magic, Science, and the Natural World. Amsterdam: Arc Humanities Press, 2024.

ESTES, Heide. Anglo-Saxon Literary Landscapes: Ecotheory and the Environmental Imagination.
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2017.

FRANCO JUNIOR, Hilario. Similibus simile cognoscitur. O pensamento analégico medieval,
Medievalista, vol. 14, n° 14, p. 1-37, 2013.

GLARE, P.G.W. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1996.

GOETZ, Hans-Werner. Constructing the past. Religious dimensions and historical consciousness in
Adam of Bremen's Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontificum. In: MORTENSEN, Lats (ed.). The Making
of Christian Myths in the Periphery of Latin Christendom. Copenhagen: Museum Tusculanum
Press, p. 17-51, 2000.

GOMES, Jonathan. Razom y Speriencia: Relagoes politicas e sociais entre o homem e a natureza no
Portugal Medieval. Tese de doutorado. Rio de Janeiro: Universidade Federal Fluminense, 2016.

GORDON, Sarah. “Intertextuality and Comparative Approaches in Medieval Literature” In:
CLASSEN, Albrecht (ed.). Handbook of Medieval Studies: Terms — Methods — Trends. 3 Volumes.
Betlin, New York: De Gruyter, 2011.

GRANSDEN, Antonia. Legends, Traditions, and History in Medieval England. London:
Hambledon Press, 1992.

GRANSDEN, Antonia. The Passio Sancti Eadmundi by Abbo of Fleury. Revue Benedictine, vol.
105, p. 20-78, 1995.

GUERREAU, Alain. O Feudalismo: um horizonte teérico. Tradu¢ao de Anténio José Pinto Ribeiro.
Lisboa: Edicées 70, 1980.

25
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

HERMANN, Pernille. Concepts of Memory and Approaches to the Past in Medieval Icelandic
Literature. Scandinavian Studies, vol. 81, n°. 3, 2009.

KIECKHEFER, Richard. Magic in the Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.

KMIECIK, Rodrigo. Aqueles que semeiam com lagrimas: um estudo das emog¢oes na Passio Sancti
Eadmundi de Abbo de Fleury. Mythos, v. 18 n. II, 2023, p. 243-2064.

LE GOFF, Jacques. Le Roi dans I'Occident medieval: caracteres originaux. Iz DUGGAN, Anne (ed.).
Kings and Kingship in Medieval Europe. Exeter: Short Run Press, 1993.

LICENCE, Tom (ed.). Bury St Edmunds and the Norman Conquest. Woodbridge: Boydell Press,
2014.

MAGENNIS, Hugh. “Water in Saints” Lives: A Study of the Old English Corpus.” In: CESARIO,
Marilina; MAGENNIS, Hugh; RAMAZZINA, Elisa (orgs.). Water. The elements in the medieval
world: interdisciplinary perspectives. Leiden; Boston: Brill, 2024.

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. Traduciao de Paulo Neves. Sio Paulo: Cosac Naify,
2003.

MEDEIROS, Elton. Dinamarqueses, Daneses ou Vikings? Problemas metodolégicos e identitarios na
Inglaterra da Alta Idade Média. Roda da Fortuna, v. 9, p. 157-181, 2021.

MOSTERT, Marco. The Library of Fleury: a provisional list of manuscripts. Hilversum: Verloren,
1989.

MOSTERT, Marco. The Political Ideas of Abbo of Fleury. Theory and practice at the end of the tenth
century. Francia, v. 16, p. 85-100, 2018.

NECKEL, Kaué Junior. Fenomenos climaticos endégenos nas intertextualidades das cronicas do
Atlantico Norte (séculos VII- XII). Revista Dialogos Mediterranicos, n. 27, p. 3657, 2024.

PASTOUREAU, Michel. Une histoire symbolique du Moyen Age occidental. Paris: Seuil, 2004.
SAHLINS, Marshal. Ilhas de Histéria. Traducao de Barbara Sette. Rio de Janeiro: Zahar, 1997.

SCHMITT, Jean-Claude. Histéria das Supersti¢des. Traducao de Luis Serrao. Lisboa: Europa-
América, 1997.

SCHMITT, Jean-Claude. O Corpo, os Ritos, os Sonhos, o Tempo: ensaios de antropologia
medieval. Traduc¢ao de Maria Ferreira. Petropolis: Vozes, 2014.

SIMEK, Rudolf. Heaven and earth in the Middle Ages: the physical world before Columbus.
Tradugao de Angela Hall. Woodbridge: The Boydell Press, 1996.

SMYTH, Alfred. Scandinavian Kings in the British Isles, 850-880. Oxford: Oxford University
Press, 1977.

TAGGART, Declan. How Thor Lost His Thunder: The Changing Faces of an Old Norse God.
London; New York: Routledge, 2018.

VIDOTTE, Adriana; RUI, Adailson. A floresta no espago cristao ibérico medieval. Antiteses, v. 16,
n. 31, p. 143-171, 2023.

WRIGHT, Roger. Abbo of Fleury in Ramsey (985-987). I: TYLER, Elizabeth (org.). Studies in the
Early Middle Ages. Turnhout: Brepols, 2011, p. 105-120.

26
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



.

emporalidades

Documentagio:

ABBO DE FLEURY. Passio Sancti Eadmundi. In: HERVEY, Francis (ed.). Corolla Sancti
Eadmundi. London: E. P. Dutton, 1907, pp. 6-59.

AGOSTINHO DE HIPONA. A Doutrina Crista. Sio Paulo: Paulus, 2002.

AGOSTINHO DE HIPONA. Homilies on the Gospel of John. Traducao de John Gibb. In: SCHAFF,
Philip. Nicene and Post-Nicene Fathers, Series I, vol. 7. Buffalo: Christian Literature Publishing,
1888.

AIMOINUS DE FLEURY. Vita Sancti Abbonis. In: MIGNE, Jacques. Patrologia Latina; tomus
CXXXIX. Paris: Patrologiae Cursus Completus, 1853, pp. 375—414.

BIBLIA DE JERUSALEM. Sio Paulo: Paulus, 7* reimpressio, 2011.
GARMONSWAY, George (ed.). The Anglo-Saxon Chronicle. London: Everyman, 1992.

ISIDORO DE SEVILHA. On the Nature of Things. Traducido de Calvin B. Kendall e Faith Wallis.
Liverpool: Liverpool University Press, 2016.

ISIDORO DE SEVILHA. The Etymologies of Isidore of Seville. Tradugao de Stephen A. Barney,
W. J. Lewis, J. A. Beach e Oliver Berghof. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

KINNEY, Angela. (ed.). The Vulgate Bible: Douay-Rheims translation. vol. 6: The New Testament.
Cambridge: Harvard University Press, 2013.

LAPIDGE, Michael; KEYNES, Simon (eds.). Alfred the Great: Asser’s “Life of King Alfred” and
other contemporary sources. London: Penguin Books, 1983.

NELSON, Janet L. (ed.). The Annals of St-Bertin: ninth-century histories, volume 1. Manchester:
Manchester University Press, 2013.

REUTER, Timothy (ed.). The Annals of Fulda: ninth-century histories, volume 2. Manchester:
Manchester University Press, 2013.

WOLFFLIN, Eduard (ed.). Benedicti Regula Monachorum. Leipzig: B.G. Teubneri, 1895.

27
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 — v. 17, n. 1 (2025): Edicio 43



