
 

1 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

O poder sobre os elementos da Natureza na Passio 
Sancti Eadmundi de Abbo de Fleury (c. 987) 

 
The power over the elements of Nature in Abbo of Fleury’s Passio 

Sancti Eadmundi (c. 987) 

Rodrigo Kmiecik Passos 
Mestre em História 

Universidade Federal do Paraná (UFPR) 
kmiecikpassos@gmail.com 

Recebido: 06/10/2025 
Aprovado: 15/12/2025 
 
Resumo: A Passio Sancti Eadmundi, hagiografia escrita por Abbo de Fleury no final do século X, narra 
a vida e o martírio de Edmundo, rei de Ânglia Oriental, frente aos ataques de invasores daneses. 
Hinguar, um dos chefes da invasão, é descrito por um mensageiro a ele subordinado como “imperador 
supremo”, a quem “as tormentas e tempestades marinhas servem” e “os elementos da natureza 
obedecem”. O objetivo deste artigo é analisar esse construto literário, até então ignorado pela 
historiografia, a partir do repertório intelectual e biográfico de seu autor, em diálogo com a cultura 
cristã de seu tempo. Para isso, foram analisadas as vozes narrativas, as escolhas vocabulares e as 
intertextualidades da fonte; o repertório intelectual de Abbo a partir de suas leituras em Fleury; as 
noções do período em torno da “magia do clima” e do paganismo enquanto juízos de valor cristãos; 
além da experiência pessoal de Abbo com tempestades. A partir de uma Vorstellungsgeschichte (Hans-
Werner Goetz), espera-se que as análises possibilitem uma compreensão mais matizada da 
caracterização de Hinguar, através das percepções de Abbo, em seu contexto histórico. 
 
Palavras-chave: Abbo de Fleury; Inglaterra medieval; Natureza. 
 
Abstract: The Passio Sancti Eadmundi, a hagiography written by Abbo of Fleury at the end of the 10th 
century, narrates the life and martyrdom of Edmund, king of East Anglia, facing Danish invaders 
attacks. Hinguar, one of the leaders of the invasion, is described by a messenger under his command 
as “the greatest of monarchs,” to whom “storms and sea tempests serve” and “the elements of nature 
obey”. The aim of this article is to analyze this literary construct, previously neglected by 
historiography, considering the intellectual and biographical repertoire of its author, in dialogue with 
the Christian culture of his time. To this end, this research analyzes the narrative voice, lexical choices, 
and intertextual elements of the source; Abbo’s intellectual repertoire based on his readings at Fleury; 
contemporary notions regarding “weather magic” and paganism as Christian value judgments; and 
Abbo’s personal experience with storms. Drawing on a Vorstellungsgeschichte (Hans-Werner Goetz), it is 
expected that the analyses will allow a more nuanced understanding of Hinguar’s characterization 
through Abbo’s perceptions within his historical context.  
 
Keywords: Abbo of Fleury; medieval England; Nature. 

 

 



 

2 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Introdução 

Em 986 E.C., um monge beneditino chamado Abbo, do mosteiro de Fleury, foi para a 

Inglaterra. Lá ficou por dois anos, participou das reformas beneditinas ao lado de Dunstanus, arcebispo 

de Canterbury, e lecionou latim no mosteiro de Ramsey. Abbo retornou à Fleury em 987, tornando-se 

abade, e morreu poucos anos depois, em 1004. Nesse período, Abbo produziu uma das mais 

importantes hagiografias de seu tempo: a Passio Sancti Eadmundi (“Paixão de Santo Edmundo” em 

tradução livre), hagiografia de Edmundo, rei de Ânglia Oriental no século IX, assassinado no ano de 

869 no contexto das invasões da Grande Turba Pagã1 (Mycel Hæþen Here) nas ilhas britânicas. 

Alguns dos objetivos centrais de Abbo ao redigir a vita de Edmundo eram o de autorizar a 

memória do santo textualmente e legitimar o translado das relíquias do rei martirizado para a igreja de 

Beodericsworth, onde depois, logo no início do século XI, se construiu a grande abadia de Bury St 

Edmunds. Há evidências de que a Passio Sancti Eadmundi circulou amplamente logo após sua redação e 

fomentou a escrita de novos textos sobre o rei Edmundo. Apenas alguns anos depois da primeira 

redação, entre 990 e 996, Ælfric de Eynsham, um importante eclesiástico do período, traduziu e 

adaptou a hagiografia para o inglês antigo. Na segunda metade do século XI, Hermannus, chamado o 

Arquidiácono, atuando na abadia de Bury St Edmunds, escreveu De miraculis sancti Eadmundi, uma 

colorida coleção de milagres do santo; no medievo, a Passio escrita por Abbo e os miracula escritos por 

Hermannus foram muito populares e circularam conjuntamente em manuscritos.2 Posteriormente, no 

século XII, o historiógrafo William de  Malmesbury tinha Edmundo como o maior dos santos ingleses, 

e destacava o poder, a influência e atratividade para doações da abadia de Bury.3 

Este artigo tem como objetivo analisar um trecho bastante específico da Passio Sancti Eadmundi: 

quando em dado momento da hagiografia Hinguar (ou Ívarr, em nórdico antigo), o chefe danês 

responsável por ordenar a execução de Edmundo, é descrito por um mensageiro como um “rei 

invencibilíssimo” a quem “as tempestades e tormentas do mar servem” e “os elementos da natureza 

obedecem”. Por que Hinguar é descrito dessa maneira? O que esse poder sobre os elementos da 

                                                
1 Mais conhecida como “Grande Exército Pagão” em português ou “Great Heathen Army” em inglês moderno. Optei pela 
tradução sugerida por Medeiros (2021). 
2 Por exemplo, no Íslendingabók, Ari Þorgilsson afirma que Ívarr, filho de Ragnarr Loðbrók, matou o santo Edmundo, rei 
dos ingleses, e isso foi “870 anos depois do nascimento de Cristo”. Entretanto, Abbo não menciona nenhuma data, mas 
menciona o algoz, enquanto Hermannus não menciona Ívarr, mas oferece uma data para o martírio. A partir disso, Ben 
Allport conclui que “Ari fróði [o sábio] parece ter recorrido a um manuscrito que continha tanto a Passio Sancti Eadmundi, 
de Abbo de Fleury, quanto o De miraculis Sancti Eadmundi, de Hermannus, o Arquidiácono, para datar o martírio do rei 
Edmundo da Ânglia Oriental e, assim, o povoamento da Islândia” (Allport, 2021, p. 68). 
3 Sobre a influência da abadia e da santidade de Edmundo na Inglaterra depois de 1066, ver Licence (2014). 



 

3 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

natureza significa? Quais os objetivos de Abbo de Fleury com tal construto? E como esse construto 

ganha sentido no tempo e na cultura em que a Passio foi produzida, lida e ouvida? A hagiografia de 

Edmundo foi muito estudada pelos medievalistas, mas essa caracterização de Hinguar feita pelo 

mensageiro (sob a pena de Abbo de Fleury) ainda permanece inexplorada pela historiografia. Para 

responder às perguntas levantadas, esta investigação leva em consideração tanto a função dos 

personagens e suas falas quanto os diálogos intertextuais estabelecidos pelo hagiógrafo com a tradição 

livresca de seu tempo. A transcrição em latim4 do manuscrito (GKS 1588) da Passio Sancti Eadmundi 

analisada neste trabalho se encontra em Corolla Sancti Eadmundi (1907), editada por Francis Harvey. 

 
Hagiografia, memória e intertextualidade 

Como ponto de partida, algumas considerações de ordem teórico-metodológica. As vidas de 

santos medievais, textos inscritos numa cultura de memória, podem fornecer vislumbres de um 

determinado mundo, num determinado tempo, a partir da percepção subjetiva de seu autor. Esta 

investigação parte da postura epistemológica discutida por Néri de Barros Almeida: 

A parte “confiável” ou “verdadeira” não pode ser discernida da parte “não confiável” 
ou “fabulosa”. Desse ponto de vista o testemunho enquanto realidade formal e seu 
conteúdo são submetidos a perguntas de cujas respostas se depreendem as razões de 
sua própria especificidade. Nesse caso, a historicidade do documento reside não 
apenas nos dados que comunica, mas em sua totalidade enquanto fato cultural. 
Assim, os textos de história [e as hagiografias] escritos na Idade Média, não mentem, 
não estão enganados, nem traem a tradição de escrita histórica, mas se situam nela 
de maneira específica (Almeida, 2014a, p. 95). 

É possível investigar as nuances do texto hagiográfico a partir de uma Vorstellungsgeschichte. Tal 

arcabouço teórico-metodológico, desenvolvido no fim dos anos 1970 por Hans-Werner Goetz, busca 

investigar realidade objetiva criada pela subjetividade das fontes, isto é, a visão dos autores a respeito 

da sua própria realidade ou, em outras palavras, a realidade construída pelos autores. Com isso, “o 

nosso interesse se deslocou dos fatos para sua percepção (ou, como argumentei, para as concepções 

do autor), da ‘realidade’ para a sua ‘construção’” (Goetz, 2006, p. 20). Ainda de acordo com Goetz 

(2006, p. 20), o sujeito histórico, quando autor, não escreve apenas os “fatos” — ainda que ele mesmo 

acreditasse que o fizesse —, mas uma construção pessoal do processo histórico. 

                                                
4 Todas as traduções da documentação e da bibliografia estudada são minhas, exceto quando o tradutor for indicado nas 
referências bibliográficas. O original das citações do latim aparece em nota de rodapé. 



 

4 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Essas construções inserem-se numa cultura de memória. De acordo com Pernille Hermann, os 

autores medievais “recordam o passado de diversas formas, e seu registro das memórias envolvia uma 

dimensão dinâmica e criativa que não apenas salvava as memórias do esquecimento, mas também as 

organizava de acordo com necessidades do presente” (Hermann, 2009, p. 293). Jan Assmann (2011, p. 

16-17) amplia essa perspectiva ressaltando a preocupação da cultura de memória com o futuro, em 

termos de projetos e esperanças, intimamente ligada à formação de uma identidade, da construção 

social de sentido em uma comunidade mais ou menos coesa no espaço e no tempo.  

Se a caracterização de Hinguar como um “senhor das tempestades” é um construto do 

hagiógrafo, uma abordagem intertextual da Passio possibilita uma melhor compreensão do mesmo, 

uma vez que tal abordagem evidencia as referências e as redes de conexões culturais de seu autor; como 

afirmou Igor Salomão Teixeira (2013, p. 216), “as hagiografias devem ser estudadas a partir de uma 

compreensão do sistema de valores que extrapola a interpretação interna dos textos”. Roland Barthes 

enfatiza o prazer do leitor “ao reconhecer os elementos lúdicos envolvidos no ato de perceber a 

intertextualidade” (Gordon, 2011, p. 717), atitude comum dos homens e mulheres da Idade Média 

diante de textos. Em A Doutrina Cristã, por exemplo, Agostinho ressalta que “se descobre com maior 

prazer as coisas que se procuram com certa dificuldade” (Agostinho de Hipona, 2002, p. 60). Para o 

bispo, o deleite do encontro com o conhecimento corresponde ao esforço necessário para alcançá-lo; 

analogias, alegorias e símbolos estimulariam o intelecto ao exigirem interpretações, ao demandarem 

conexões, porque “quase nada sobressai nessas obscuridades que não esteja mais claramente expresso 

em outro lugar” (Agostinho de Hipona, 2002, p. 60). Essa hermenêutica do símbolo é também um 

princípio exegético, além de se aplicar às demais relações textuais no medievo latino.5 Todas essas 

considerações são úteis para elucidar o autor em questão, Abbo de Fleury, e suas percepções, visões 

de mundo, opiniões, cargas institucionais e tudo mais que vem junto de sua pena. 

 
O documento e seu autor 

A Passio Sancti Eadmundi narra eventos ocorridos há mais de cem anos de sua composição: 

Edmundo reinou de 855 a 869, e seu reinado termina com sua morte no contexto das invasões 

                                                
5 Agostinho de Hipona é uma das bases da simbólica medieval, como explica Michel Pastoureau (2004). Entende-se as 
obscuridades das Escrituras a partir da própria Bíblia, em “outro lugar”, ou seja, em outros Livros santos ou no próprio 
mundo natural, livro escrito por Deus, como vemos em bestiários e enciclopédias. É semelhante à exegese baseada em 
interpretar o Antigo Testamento à luz do Novo, que vemos em Orígenes e ao longo de toda a Idade Média. Isso caracteriza 
um pensamento pautado em analogias, conexões, comparações, paralelos e contrastes simbólicos. Ver também o artigo de 
Franco Júnior (2013), além de seus ensaios de mitologia medieval, sobre o pensamento analógico do período. 



 

5 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

escandinavas nas ilhas britânicas; essas incursões culminaram no estabelecimento da região da Danelaw 

e posteriormente na unificação da Inglaterra sob as espadas de Alfredo, o Grande. Na Crônica Anglo-

Saxônica, a derrota de Edmundo frente aos daneses é descrita nestes termos: “neste ano [869] a hoste 

atravessou a Mércia até a Ânglia-Oriental e estabeleceu quartéis de inverno em Thetford; e nesse 

mesmo inverno o rei Edmundo lutou contra eles, e os daneses venceram a batalha, mataram o rei e 

subjugaram todo o reino” (Garmonsway, 1992, p. 70).6 Em sua Vida do Rei Alfredo, Asser reproduz o 

mesmo texto da Crônica, especificando que “ele [Edmundo] e a maioria de seus homens foram mortos 

lá [na batalha]” (Asser, 1983, p. 78). Nos anos seguintes à morte de Edmundo, a memória do rei parece 

ter perdurado sobretudo na oralidade e no culto às suas relíquias. De acordo com Antonia Gransden, 

o culto a Edmundo foi promovido por Alfredo, o Grande; entretanto, ao longo do século X, o 

entusiasmo pelo santo parece ter diminuído: “não foram cunhadas mais moedas de santo Edmundo 

depois de 910 ou talvez um pouco mais tarde, e o santo não aparece nos calendários litúrgicos 

sobreviventes dos séculos IX, X e início do XI” (Gransden, 1992, p. 82-83). Em certo sentido, a 

composição da Passio Sancti Eadmundi é uma resposta ao esquecimento. 

Abbo (c. 945-1004) nasceu na província de Orléanais, estudou em Reims, Paris e Orléans, e foi 

um célebre professor na abadia de Fleury, no vale do Loire. Roger Wright informa que “em 985 Oswald 

de York, que havia estudado em Fleury na década de 950, pediu que o mosteiro franco enviasse um 

professor para o mosteiro de Ramsey” (Wright, 2011, p. 105). Abbo foi o escolhido para a viagem. 

Uma vez em Ramsey, ele ensinava principalmente latim, mas o monge Byrhtferth (Wright, 2011, p. 

106), um de seus alunos na Inglaterra, conta que Abbo era especialmente versado em ensinar 

astronomia e matemática (computus), além de ter escrito sobre gramática, lógica e dialética (Mostert, 

2018, p. 87). Como notado anteriormente, Abbo tomou parte nas reformas beneditinas inglesas ao 

lado do bispo Dunstanus, e escreveu a Passio em 987 a pedido deste. Não se sabe ao certo se a Passio 

foi escrita em Ramsey ou em Fleury. Marco Mostert (2018, p. 87) afirma que ele a escreveu em Fleury, 

mas considero provável que a Passio tenha sido escrita quando Abbo ainda estava na Inglaterra, tendo 

em vista o cenário turbulento em Fleury devido às disputas acirradas pelo posto de abade (o qual Abbo 

assumiu ainda em 987 e manteve até sua morte, em 1004), coisa que atrapalharia em muitas instâncias 

o trabalho de composição da hagiografia (Dachowski, 2008). Sem dúvida foi escrita antes da morte de 

Dunstanus, em maio de 988, pois o texto começa com uma epistola de Abbo para ele. 

                                                
6 Em textos antigos de autoria anônima optei por referenciar o editor ou tradutor. 



 

6 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Nessa epistola, Abbo mostra sua preocupação em preservar a história de Edmundo narrada a 

ele por Dunstanus; história cujas palavras Dunstanus “guardou inteiramente em sua memória” (Abbo 

de Fleury, 1907, p. 8).7 O hagiógrafo se refere ao relato do bispo como fatos colhidos historicamente 

(historialiter) de uma tradição ou memória antiga (antiquitatis memoria). O vocabulário do monge opera 

no sentido de validar uma oralidade supostamente preservada por um século, e a composição da Passio 

justifica a necessidade de renovar o culto a Edmundo em um novo contexto, dado que Beodericsworth 

(Bury St Edmunds) se integrava então às reformas beneditinas na Inglaterra. Como observei em outro 

artigo, Abbo de Fleury também enfoca a translatio das relíquias de Edmundo para Beodericsworth, e 

com isso busca “demarcar um local de culto intransferível, sedimentando as bases de uma organização 

eclesiástica em pleno florescimento” (Kmiecik, 2020, p. 261). 

O texto — na edição de Harvey — é dividido em 19 partes e narra a vida e o martírio de 

Edmundo, quando foi morto pelos invasores daneses — segundo Abbo, por ordem do chefe Hinguar. 

Em síntese, as duas primeiras partes da Passio fazem uma descrição histórico-geográfica de Ânglia 

Oriental; nas partes 3 e 4 narram-se as virtudes do rei Edmundo; a parte 5 caracteriza seus adversários, 

os chefes Hinguar e Ubba, e das partes 6 à 9 os daneses massacram o povo do reino e depois tentam 

persuadir Edmundo a se render; nas partes 10 e 11, após recusar qualquer rendição, Edmundo é 

torturado, morto e decapitado; a parte 12, sua cabeça é jogada em uma floresta, e na parte 13 o povo 

encontra a cabeça do rei, miraculosamente protegida por um lobo; na parte 14 a cabeça é juntada ao 

corpo do mártir e a relíquia é transferida para a igreja em Beodericsworth; daí em diante, até a parte 

19, Abbo exalta a incorrupção do corpo de Edmundo, além de outros milagres. Os trechos mais 

fundamentais à presente análise encontram-se nas partes 7 e 9 da hagiografia.  

 
Hinguar, senhor das tempestades? 

Na Passio Sancti Eadmundi, o chefe danês Hinguar é o grande adversário do rei Edmundo, e é 

quem ordena o assassinato do rei. Na parte 6 da hagiografia, Abbo narra que os daneses e os alanos 

são como os lobos, e por isso vivem do roubo e nunca travam lutas abertas com seus inimigos, 

recorrendo a emboscadas e à cautela. De acordo com Abbo, Hinguar não queria deixar sua “grande 

frota” desprotegida ou arriscar uma batalha franca contra as fileiras de Edmundo, e por isso envia um 

mensageiro (que fora também incumbido de atacar o rei caso tivesse a oportunidade); o próprio 

                                                
7 No original: “ut promptuario memoriae verba ex integro reconderes.” 



 

7 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Hinguar segue seu mensageiro a uma certa distância, “em passos lentos”, acompanhado por um 

“grande séquito como reforço” (Abbo de Fleury, 1907, p. 22). Dado o encontro com o rei, o 

mensageiro tenta convencer Edmundo a se render e entregar o reino aos guerreiros escandinavos. Nas 

palavras vertidas pela pena de Abbo, assim fala o tal mensageiro daquela “iníqua missão”: 

Nosso senhor Hinguar, temível por terra e por mar, rei invencibilíssimo, 
submetendo a si diversas terras pelas armas, aportou com muitos navios na desejada 
costa desta província para passar o inverno; e, por isso, ordena que dividas com ele 
os antigos tesouros e as riquezas paternas, reinando sob seu domínio. Mas, se 
desprezares o poder dele, sustentado por inumeráveis legiões, tu serás julgado, em 
teu próprio prejuízo, indigno tanto da vida quanto do reino. E quem és tu, para 
ousares insolentemente contradizer tão grande potência? A tormenta marinha 
serve de instrumento aos nossos remos e não desvia da meta da intenção 
traçada; nunca nos causaram dano nem o imenso bramido do céu, nem os 
repetidos arremessos de raios, favorecendo-nos a graça dos elementos. Sê, 
portanto, com todos os teus, súdito deste imperador supremo, a quem servem os 
elementos por sua inata clemência; pois ele, o piíssimo, sabe em todo 
empreendimento poupar os que se submetem e debelar os soberbos. (Abbo de 
Fleury, 1907, p. 24, grifos meus).8 

Por que Hinguar é descrito dessa maneira? O que esse domínio, esse poder sobre as tormentas 

e sobre os elementos naturais significa? Tal caracterização deve ser analisada em diversos níveis. 

Primeiro, temos de entender o que é controlar o clima no tempo de Abbo de Fleury. Tal poder pode 

ser entendido, por ora, de modo mais instrumental e prático, a partir do conceito “magia do clima” 

(weather magic), terminologia relacionada aos magi descritos por Isidoro de Sevilha em suas Etimologias 

— a quem retornaremos em breve. A “magia do clima” é um conceito empregado por historiadores e 

antropólogos para analisar casos em que fenômenos climáticos são vistos como passíveis de 

manipulação por agentes humanos (feiticeiros, sacerdotes, xamãs, reis) ou sobrenaturais (deuses, 

demônios, espíritos). É fundamental considerar a particularidade e a historicidade dessas 

caracterizações e de suas representações textuais, uma vez que o que se chama de “magia do clima” se 

manifesta sob diferentes roupagens e com diferentes funções. No ensaio Esboço de uma teoria geral da 

magia, Marcel Mauss afirma que “há sociedades que se arrogam o dom de fazer a chuva ou de reter o 

vento, e que são conhecidas pelas tribos vizinhas como possuidoras desses dons” (Mauss, 2003, p. 68). 

                                                
8 No original: “Terra marique metuendus dominus noster Hinguar, rex invictissimus, diversas terras subiciendo sibi armis, 
ad huius provinciae optatum litus cum multis navibus hiematurus appulit; atque idcirco mandat, ut cum eo antiquos 
thesauros et paternas divitias sub eo regnaturus dividas. Cuius si aspernaris potentiam, innumeris legionibus fultam, tuo 
praeiudicio et vita indignus iudicaberis et regno. Et quis tu, ut tante potentiae insolenter audeas contradicere? Marinae 
tempestatis procella nostris servit remigiis, nec removet a proposito directae intentionis, quibus nec ingens mugitus caeli 
nec crebri iactus fulminum umquam nocuerunt, favente gratia elementorum. Esto itaque cum tuis omnibus sub hoc 
imperatore maximo, cui famulantur elementa pro sibi innata clementia: quoniam novit piissimus in omni negotio parcere 
subiectis et debellare superbos.” 



 

8 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Tais práticas mágicas ganham sentido em sociedades agrárias, nas quais o clima, as chuvas, os ventos 

e as tempestades são indissociáveis à integridade das colheitas e dos rebanhos. Carolina Escobar-

Vargas observa a complexidade da magia do clima ao longo da Idade Média: 

As atitudes em relação à possibilidade de manipular magicamente o clima variavam 
amplamente no período medieval, indo da aceitação à descrença e à condenação 
explícita. Essas atitudes mudavam em resposta às transformações das estruturas 
sociais e à evolução dos sistemas de crença, que influenciavam o contexto dentro do 
qual os textos e os acontecimentos eram interpretados. (Escobar-Vargas, 2024, p. 
125). 

Na Europa cristã medieval, a manipulação do clima por poderes sobrenaturais podia dar-se, 

além da mediação por um feiticeiro (magia) ou por um santo (milagre), pela agência de demônios ou 

pela agência de Deus; ao longo do medievo, entretanto, há uma disputa intelectual que coloca em 

cheque o poderio de alguns desses agentes sobre o controle dos elementos da natureza, dado que 

muitos autores, como Agobardo de Lyon, Burcardo de Worms9 e Tomás de Aquino,10 

desconsideravam a capacidade de demônios ou feiticeiros de atuarem sobre os elementos (matéria), 

reservando esse poder exclusivamente a Deus (ou alguns santos, por intercessão), colocando assim a 

crença no poder maléfico sobre a natureza no campo das “ilusões” ou “superstições”. 

No Livro VII de suas Etimologias, Isidoro de Sevilha descreve “a Igreja e as seitas” (de ecclesia et 

sectis). Entre as seitas diletantes do cristianismo encontram-se os “magos” (magi) e os “malfeitores” 

(malefici), capazes de “atormentar” os “elementos” da natureza (Isidoro de Sevilha, 2010, p. 182). 

Descrevendo a religião e as “seitas”, o bispo de Sevilha oferece um paradigma de oposição entre a 

“Religião” do ocidente cristão, que se firma através da oposição de si mesma com todas as outras 

religiões, religiosidades e espiritualidades presentes no continente europeu e fora dele, fossem elas 

“reais” ou “fabricadas” pelos próprios cristãos, como com a noção de um “paganismo” generalizante 

ou de “homens selvagens”. Como afirma Jean-Claude Schmitt (1997, p. 28-29), os autores cristãos 

nem sempre distinguiam entre o “paganismo” e as superstições, mas os tratavam de formas distintas: 

aos pagãos cabia a conversão, e aos cristãos supersticiosos cabia a ação pastoral, menos dramática, mas 

persistente, visando corrigir práticas ou certas crenças dentro da própria comunidade. 

                                                
9 “Um penitencial anônimo, que foi incorporado à influente coleção de direito canônico de Burcardo de Worms por volta 
de 1020 e, assim, teve ampla circulação, rejeitava a crença de que a magia pudesse perturbar o clima, influenciar a mente 
das pessoas ou suscitar amor e ódio. A mesma fonte também descarta a crença de que as pessoas possam ser transformadas 
em animais” (Kieckhefer, 2014, p. 46). 
10 Ver por exemplo as questões 92, 95 e 96 da Summa Theologiae, II-II. 



 

9 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

No século IX, as superstições dos “rústicos”, habitantes do campo, foram duramente criticadas 

por Agobardo, arcebispo de Lyon. Em seu tratado De grandine et tonitruis (Sobre o granizo e os trovões), 

Agobardo ataca aqueles que acreditavam no poder mágico dos tempestarii, pessoas que supostamente 

tinham a habilidade de controlar o clima através da magia, invocando chuvas, tempestades, ventanias 

e granizo. Como demonstra Schmitt (1997), é fácil compreender a força de uma tal “superstição” entre 

uma população dependente da produção rural, que poderia ser comprometida por catástrofes 

climáticas, acarretando fomes e problemas com o pagamento dos tributos. Em termos espirituais, 

Escobar-Vargas (2024) observa que Agobardo “acreditava firmemente que somente Deus poderia criar 

e controlar o clima, pois este era uma expressão de seu poder onipotente” (p. 127), e que seu tratado 

expressa “ceticismo em relação a superstições como a dos tempestarii, destacando o erro cristão e a 

aparente superstição de tais crenças, muito semelhante ao Canon Episcopi” (p. 128). 

Tais concepções passaram por várias mudanças nos séculos finais da Idade Média. A partir do 

século XII, começa a haver uma maior “sistematização” da magia. Séculos mais tarde, não só na 

Europa, mas também nas Américas, o aprimoramento dessa sistematização cristã da magia firmou a 

base teórica, além de jurídica, dos tribunais da Inquisição e da caça às feiticeiras no período Moderno. 

Ao que cabe ao objeto desta investigação, entretanto, são as concepções de autores como Isidoro de 

Sevilha e Agobardo de Lyon que orientam a perspectiva de Abbo de Fleury sobre a “magia do clima”; 

Abbo cita as Etimologias de Isidoro, e também as conhecia através de uma glosa (que incluía o livro VII) 

preservada na biblioteca de Fleury (Mostert, 1989). Essas noções de “superstição” e de um 

“paganismo” generalizante — e a relação destes com a crença no controle dos elementos da natureza 

— são ferramentas discursivas fundamentais à Passio Sancti Eadmundi, como veremos adiante.  

Tendo em vista a amplitude de acepções e representações de “magia do clima” em fontes 

medievais, e principalmente considerando a presença dessas representações em documentos do mundo 

escandinavo — de onde vinha Hinguar —, pode parecer sedutora a hipótese de uma alusão às crenças 

ou práticas “pré-cristãs” nórdicas no texto de Abbo. Por retratar personagens tão importantes do 

universo mítico e literário nórdico — Ívarr e Ubba, os filhos do grande rei e salteador Ragnarr Loðbrók 

—, além de lidar com um período marcante de invasões danesas nas ilhas britânicas, alguns 

pesquisadores tentaram buscar “análogos nórdicos” no texto de Abbo, acreditando que a Passio poderia 

apresentar “reflexos” de práticas “pagãs” do século IX representadas em fontes escandinavas mais 

tardias. Alfred Smyth, por exemplo, em seu Scandinavian Kings in the British Isles, 850-880, sugere que “a 

natureza múltipla da execução [de Edmundo], que está no cerne da tradição inglesa, de fato remete a 



 

10 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

descrições de mortes rituais praticadas pelos nórdicos em sua terra natal escandinava” (Smyth, 1977, 

p. 210), e associa o martírio de Edmundo à famosa execução ritual nórdica da “águia de sangue”. Paul 

Cavill criticou essa interpretação, demonstrando que tanto a versão de Abbo quanto a versão de Ælfric 

da hagiografia não sugerem uma morte ritualizada; ‘na verdade, as palavras de Abbo quasi ludendo ad 

signum, “como se praticando em um alvo” para o disparo, sugerem certa frivolidade, como também faz 

a tradução de Ælfric, swilce him to gamenes, “como se para divertirem-se”’ (Cavill, 2003, p. 26). Com isso, 

o martírio de Edmundo configura-se muito mais nos termos da crueldade diabólica atribuída a seus 

adversários pagãos do que em referências a “práticas” totalmente alheias ao hagiógrafo. 

Cavill ainda critica os supostos “análogos escandinavos” pela arbitrariedade das conexões, e 

pelo fato de ignorarem a intertextualidade da própria hagiografia com a martiriologia romana. Os 

supostos paralelos ignoram outros traços da execução de Edmundo, como o acorrentamento, as 

pancadas e o açoite, ausentes nas fontes escandinavas analisadas por Smyth, mas presentes nas vidas 

de santos mártires da Antiguidade Tardia. Além disso, Cavill (2003, p. 29) demonstra o uso deliberado 

por parte de Abbo e principalmente por Ælfric, em sua tradução, de termos idênticos aos usados em 

outras hagiografias de mártires dos tempos de Roma, como São Sebastião, o principal modelo literário 

para o martírio de Edmundo na Passio, na caracterização da violência infligida ao imolado. Os 

“análogos escandinavos” são, portanto, “frágeis” (Cavill, 2023, p. 34); autores como Smyth parecem 

ignorar tanto a intertextualidade da Passio com a miscelânia literária cristã quanto a natureza das 

representações literárias das fontes escandinavas com as quais ele compara a hagiografia em busca de 

paralelos. Na mesma linha, proponho que uma conexão entre a “magia do clima” de Hinguar com 

práticas ou crenças “pré-cristãs” nórdicas é tão improvável quanto inverificável. Embora o deus Þórr 

seja lembrado como uma divindade ligada aos trovões e às tormentas, além de seu papel agrário, 

quaisquer associações com a caracterização de Hinguar na Passio — que incutiriam um inverossímil 

tino “etnológico” ao hagiógrafo — são, na melhor das hipóteses, insatisfatórias. Diversas sagas 

islandesas, como a Eyrbyggja saga, a Eiríks saga rauða, a Bárðar saga Snæfellsáss, entre várias outras, 

mencionam ou aludem ao controle do deus Þórr sobre os elementos da natureza; entretanto, essas 

narrativas foram compostas séculos depois da Passio, e pertencem a um universo desconhecido por 

Abbo de Fleury, além de também serem, elas mesmas, construções literárias de autores cristãos. 

Declan Taggart mostrou, em seu How Thor Lost His Thunder (2018), que autores 

contemporâneos a Abbo, como Ælfric de Eynsham em seu sermão De falsis diis, apresenta o deus 

Júpiter, filho de Saturno, como “o mais venerado dos deuses pagãos, e apresenta Þórr como o nome 



 

11 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

dinamarquês desse deus” (Taggart, 2018, p. 97). Outro autor cristão, Adam de Bremen, em sua Gesta 

Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum do século XI, estabelece o mesmo paralelo: “Thor, dizem, preside 

sobre o ar, governa trovões e relâmpagos, os ventos e as chuvas, os tempos serenos e as colheitas. […] 

Além disso, Thor, com seu cetro, parece assemelhar-se a Júpiter” (Adam de Bremen apud Taggard, 

2018, p. 99). É importante ter em mente, como reitera Taggart (2018, p. 192), que esses autores 

descrevem religiões que não conheciam “de primeira mão”, e a influência de modelos clássicos sobre 

a ideia generalizante de uma “religião não-cristã” — no caso, a dos romanos — é marcante. Levando 

em conta a conexão expressa da Passio Sancti Eadmundi com a martiriologia romana, como já 

demonstrado por Cavill, seria mais sensato considerar que, quando Abbo de Fleury atribui ao “terrível 

Hinguar” um poder sobre as tempestades, o hagiógrafo tinha em mente uma noção genérica de 

paganismo ligado ao controle dos elementos da natureza, semelhante ao que Ælfric, seu 

contemporâneo, afirmava sobre o deus Júpiter. Os algozes dos santos mártires da Antiguidade Tardia 

como Sebastião são, afinal, os romanos, como o imperador Diocleciano. Mas essa ainda não é uma 

resposta suficiente às questões desta pesquisa. Para melhor compreender as nuances da caracterização 

de Hinguar, é necessário analisar tanto a estrutura da cena em que o mensageiro pronuncia tal discurso 

e sua função na hagiografia, quanto buscar por intertextualidades passíveis de verificação. 

 
Literariedade e intertextualidade 

A caracterização de Hinguar como controlador do clima não vem diretamente do narrador, 

mas está em um diálogo, na fala de um mensageiro subordinado a Hinguar dirigida a Edmundo. Se a 

fala aparece na boca de um personagem, é fundamental entender quem é esse personagem. O chefe 

danês, o mensageiro e todos os invasores são caracterizados como “pagãos”: temos as paganorum gladiis 

(espadas dos pagãos), ou na frase “com os pagãos partindo e dedicando-se à devastação em todos os 

lugares” (Abbo de Fleury, 1907, p. 38),11 ou ainda com “um chefe pagão [no caso, Hinguar]” (Abbo 

de Fleury, 1907, p. 32). Em outro momento, Abbo escreve que os nórdicos “são tão cruéis por natureza 

que não sabem como se acalmar mesmo diante das malezas humanas, visto que certos povos entre eles 

se alimentam da carne humana e são chamados pelos gregos de Antropófagos” (Abbo de Fleury, 1907, 

p. 18).12 Como analisei em outra ocasião, além do canibalismo, Abbo associa os escandinavos aos lobos 

e à rapina própria desses animais no imaginário medieval. Tal construção simbólica não apenas coloca 

                                                
11 No original: “Siquidem paganis abeuntibus et depopulationi quoquo locorum.” 
12 No original: “Est adeo crudeles esse naturali ferocitate ut nesciant malis hominum mitescere, quandoquidem quidam ex 
eis populi vescuntur humanis carnibus, qui ex facto Graeca appellatione Anthropophagi vocantur.” 



 

12 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

os daneses como um “outro” animalesco, mas, no âmbito social, “[os daneses] ameaçam a integridade 

das estruturas pelas quais a cristandade se sustenta” (Kmiecik, 2023, p. 253). Na hagiografia, Abbo 

afirma que “a menos que [Hinguar] fosse impedido pela misericórdia divina, ele levaria toda a Britânia 

à destruição” (Abbo de Fleury, 1907, p. 18).13 Edmundo, em sua santidade, é quem está destinado — 

no plano simbólico — a impedir essa destruição e expiar a crueldade dos invasores pagãos através do 

martírio e do culto às suas relíquias no futuro (quer dizer, no presente de Abbo). 

O paganismo enquanto a fabricação de um “outro” por um autor cristão é central na 

caracterização que Abbo de Fleury faz dos invasores escandinavos e adversários de Edmundo na 

hagiografia. Analisando as representações do paganismo em narrativas escandinavas, Santiago Barreiro 

(2016) afirma que o pagão das fontes cristãs é um “outro” religioso sem especificidade. Para esse autor, 

“a importância dos pagãos existentes na literatura é tornar clara a oposição, criando assim uma 

alteridade fundamental, cimentando a identidade dos homens medievais como cristãos” (Barreiro, 

2016, p. 111). Como vimos anteriormente, essa noção generalizante de “paganismo” engloba as 

“superstições” em torno da magia do clima encontradas nas obras de Isidoro e Agobardo, e sem dúvida 

compartilhadas por Abbo (tanto como leitor das Etimologias quanto como grande estudioso de 

astronomia). Além disso, quando o hagiógrafo se refere os daneses em termos religiosos, os caracteriza 

como “alienae sectae cultores” (Abbo de Fleury, 1907, p. 38), ou seja, “seguidores de uma seita 

estrangeira”, reproduzindo o vocabulário (e o sentido) de Isidoro nas Etimologias. Dessa maneira, quem 

atribui as características de dominar os elementos da natureza, de ser um “monarca invencibilíssimo”, 

etc., é um personagem tipificado como um “outro”, um adversário por excelência. 

Mas a questão se amplia e ganha ainda mais nuances quando analisamos as vozes de outros 

personagens — em especial a resposta de Edmundo ao mensageiro — e a voz do próprio narrador da 

Passio. Quando o mensageiro pagão fala de Hinguar, este é um “rei invencibilíssimo” (rex invictissimus) 

e o “imperador supremo” (imperatore maximo). Por outro lado, no discurso do narrador, Edmundo é “o 

rei santíssimo” (rex sanctissimus), “o rei mais abençoado” (rex beatissimus), “o rei cristão Edmundo” 

(christianus rex Edmundus), ao passo que Hinguar é “o mais ímpio” (impiissimo Hinguar). O contraste entre 

Hinguar e Edmundo fica ainda mais evidente na resposta do rei ao mensageiro: 

Ensanguentado com o sangue dos meus, tu [o mensageiro] te tornaste digno da pena 
de morte; mas, seguindo claramente o exemplo do meu Cristo, não quero manchar 
minhas mãos puras, eu que, pelo nome dele [de Cristo], se assim acontecer, estou 
pronto para cair de bom grado sob as vossas armas. Por isso, retornando em passo 

                                                
13 No original: “nisi divina inpediretur miseratione conatus est in exterminium adducere totius fines Britanniae.” 



 

13 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

rápido, leva estas respostas ao teu senhor o quanto antes: Bem imitas, filho do diabo, 
o teu pai, que, inchado de orgulho, caiu do céu e, desejando envolver o gênero 
humano em sua mentira, tornou muitos sujeitos à sua própria pena. Seguidor 
principal dele, tu não conseguirás me aterrorizar com ameaças, nem me enganar, 
atraindo-me com as lisonjas da perdição, pois me encontrarás desarmado pelos 
ensinamentos de Cristo. [...] Que a tua selvagem crueldade, como começou, depois 
dos servos arrebate também o rei do trono, arraste-o, cuspa nele, bata-lhe com 
bofetadas e, por fim, degole-o. O Rei dos reis vê tudo isso com compaixão e, como 
creio, me transferirá para reinar com Ele na vida eterna. Por isso [...] o rei cristão 
Edmundo não se submeterá a um chefe pagão, a menos que primeiro tenhas 
sido convertido à nossa religião, preferindo ser estandarte no exército do Rei 
eterno. (Abbo de Fleury, 1907, p. 28-32, grifos meus).14 

De um lado, Hinguar manda um lacaio como mensageiro para expor suas vontades e tentar 

convencer Edmundo a se render e entregar os tesouros do reino. Do outro, o próprio Edmundo 

responde ao mensageiro, sem recorrer a intermediários, o que acentua a integridade do rei frente aos 

pagãos que, como vimos anteriormente, são tipificados por Abbo como covardes e traiçoeiros; essa 

tipificação é indiretamente retratada pela maneira em que o embate verbal se dá na Passio. Além disso, 

a superioridade de Edmundo frente aos invasores fica ainda mais nítida quando o próprio Edmundo, 

em sua resposta, se refere a Hinguar como um “líder”, um “chefe”, ou literalmente um “duque” pagão 

(pagano duci), enquanto ele próprio ressalta sua condição régia. Dux significa líder, condutor, guia; em 

contextos militares, general ou comandante.15 Essa liderança político-militar, quando contrastada à 

realeza ou ao senhorio, mostra-se inerentemente instável. Traduzo como “chefe” tentando preservar 

ambos os sentidos do termo, e tendo em mente que o principal aqui não é a precisão da acepção 

pretendida por Abbo, mas sim o jogo de oposição hierárquica estabelecido com rex. 

Com isso, o hagiógrafo estabelece um contraste tanto religioso quanto político de Edmundo 

com Hinguar. No discurso de Edmundo temos ainda uma referência a Cristo como “Rei dos reis” 

(Apocalipse, 17:14 e 19:16), assim como Deus é descrito como “Deus dos deuses” ou “Senhor dos 

senhores” no Antigo Testamento (ver Deuteronômio 10:17 ou Salmos 136:2-3). Como notou Jacques 

                                                
14 No original: “Tunc conversus ad eum qui de conditione regni locuturus ab impiissimo Hinguar fuerat missus "Madefactus 
-inquit - cruore meorum, mortis supplicio dignus extiteras; sed, plane Christi mei exemplum secutus, nolo puras manus 
commaculare, qui pro eius nomine, si ita contigerit, libenter paratus sum vestris telis occumbere. Ideo pernici gradu rediens 
festinus, domino tuo haec responsa perfer quantotius: Bene filius diaboli patrem tuum imitaris qui superbiendo intumescens 
caelo corruit et, mendacio suo humanum genus involvere gestiens, plurimos suae poenae obnoxios fecit. Cuius sectator 
praecipuus me nec minis terrere praevales nec blandae perditionis lenociniis illectum decipies, quem Christi institutis 
inermem repperies. [...] Ut coepit tua saeva feritas, post famulos regem solio diripiat, trahat, expuat, colaphis caedat, ad 
ultimum iugulet. Rex regum ista miserans videt, et secum, ut credo, regnaturum ad aeternam vitam transferet. Unde noveris, 
quod pro amore vitae temporalis Christianus rex Edmundus non se subdet pagano duci, nisi prius effectus fueris compos 
nostrae religionis, malens esse signifer in castrisaeterni regis.” 
15 Glare, P.G.W. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1996, p. 582. 



 

14 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Le Goff (1993, p. 3), o rei medieval desenvolve relações particulares com Cristo, e tal relação 

estabelece-se sobre o caráter régio atribuído a Cristo desde a Antiguidade Tardia. De maneira 

complementar, o Novo Testamento sublinha o caráter do Christus rex como um rex gloriae na lógica 

escatológica da Salvação, isto é, monarca de um reino e cuja realeza “não são deste mundo”. Em um 

detalhado estudo, Robert Deshman (1976, p. 396) notou que a disseminação do Christus rex e seus 

desdobramentos, como o Cristo em majestade e o Cristo coroado, na iconografia anglo-saxã dos fins 

do século X, estava ligada à tutela do bispo Æthelwold de Winchester e consequentemente ao 

movimento reformista beneditino — do qual Abbo também fez parte. Deshman ainda ressalta a 

inovação anglo-saxã nas representações pictóricas do Cristo-rei no século X: 

Mas a nova iconografia anglo-saxônica e otoniana deslocou de forma decisiva a 
ênfase de Cristo Vencedor para Cristo Rei, de um conceito tardo-antigo para um 
conceito plenamente medieval de Cosmocrator. A antiga relutância em representar 
Cristo usando diretamente o diadema, insígnia dos governantes temporais, foi 
finalmente superada, a fim de tornar mais explícita do que nunca a realeza de Cristo 
(Deshman, 1976, p. 377). 

A despeito dos sentidos estritamente políticos ligados à essa mudança trazida pela inovação 

anglo-saxã e otônida no medievo central, indissociáveis das figuras de Edgar, o Pacífico, e de Otto I, 

o Grande, a figura de Cristo como Cosmocrator, isto é, “governante do universo”, um rei cósmico e 

universal, também é central na concepção de Abbo de Fleury no que diz respeito à caracterização de 

Hinguar como “senhor das tempestades”, como veremos adiante. Antes, porém, notemos que o 

Christus rex oferece ainda outra dimensão ao próprio rei Edmundo e seu martírio na Passio, e que a 

perspectiva de Abbo de Fleury estabelece um diálogo com várias facetas do Cristo régio medieval. Le 

Goff observa que, vencido neste mundo sobre a cruz, Cristo torna-se “triunfador da morte e não dos 

homens” (Le Goff, 1993, p. 10); ao mesmo tempo, a paixão também ganha dimensões régias: Cristo é 

‘um rei crucificado, um rei sofredor, um “rei das dores”’ (Le Goff, 1993, p. 4). Tal acepção conecta-se 

profundamente à ideia de martírio régio de Edmundo, com sua tortura, sua execução com inúmeras 

flechadas e sua decapitação. É uma relação dialética: ao passo que Cristo estabelece-se como Rei dos 

reis, e, mais especificamente, como Cosmocrator, Edmundo assume a Imitatio Christi em sua faceta 

martiriológica, participando assim da realeza escatológica de Cristo.  

Como afirmei anteriormente, é necessário compreender as intertextualidades da Passio, 

especialmente seu diálogo com o repertório bíblico. Antonia Gransden, eu seu estudo seminal sobre a 

Passio, afirma que Abbo cita a Bíblia, Horácio, Virgílio e os Pais da Igreja. Ela diz ainda: “às vezes Abbo 

faz uma comparação explícita, como no caso do martírio de Edmundo, que segue o modelo de São 



 

15 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Sebastião); em outras, deixa que o público deduza por si mesmo” (Gransden, 1995, p. 29). Nesta 

investigação, identifiquei dois principais pontos de contato entre a Passio Sancti Eadmundi e os 

Evangelhos, que podem elucidar a caracterização de Hinguar como “senhor das tempestades” tanto no 

discurso do mensageiro quanto na resposta do rei. Minha hipótese relaciona-se com o que já foi 

exposto anteriormente sobre a tipificação generalizante do “pagão” em fontes cristãs, de modo que a 

dicotomia apresentada por Abbo, na qual Hinguar detém um suposto poder sobre os elementos, opera 

no sentido de “derrotá-lo” e invalidá-lo no plano discursivo da própria hagiografia. Vejamos então o 

primeiro paralelo bíblico16 e sua relação com a já citada fala do mensageiro: 

Passio Sancti Eadmundi Evangelho de Lucas (Vulgata) 

Marinae tempestatis procella nostris servit 
remigiis, nec removet a proposito directae 
intentionis, quibus nec ingens mugitus caeli 
nec crebri iactus fulminum umquam 
nocuerunt, favente gratia elementorum. Esto 
itaque cum tuis omnibus sub hoc imperatore 
maximo, cui famulantur elementa pro sibi 
innata clementia. (Abbo, 1907, p. 24)17 

Et descendit procella venti in stagnum, et 
conplebantur et periclitabantur. Accedentes 
autem suscitaverunt eum, dicentes, 
“Praeceptor, perimus.” At ille surgens 
increpavit ventum et tempestatem aquae, et 
cessavit, et facta est tranquillitas. Dixit autem 
illis, “Ubi est fides vestra?” Qui timentes mirati 
sunt ad invicem, dicentes, “Quis, putas, hic est, 
quia et ventis imperat et mari, et oboediunt ei?” 
(Kinney, 2013, p. 348)18 

 
A famosa passagem de Jesus acalmando a tempestade, presente nos evangelhos de Marcos 

(4:39-40), Mateus (8:23-27) e Lucas (8:22-25), apresenta paralelos evidentes com o trecho da Passio em 

pelo menos três sentidos fundamentais: primeiro, a tempestade opera a mesma metáfora enquanto 

ameaça natural; segundo, os elementos da natureza obedecem a uma autoridade superior; e terceiro, 

tal autoridade é exaltada pelo fato de dominar os elementos. Há uma correlação expressa entre o 

“Quem é este, que até aos ventos e ao mar impera, e eles lhe obedecem?” do texto bíblico e o 

“imperador supremo, a quem os elementos servem” da Passio, ressaltada ainda mais na narrativa de 

Lucas com o verbo imperare, paralelo ao poder do imperatore maximo, Hinguar. Além da mesma lógica e 

do mesmo efeito, temos várias correlações vocabulares: com os substantivos procella e tempestas 

                                                
16 As citações bíblicas foram tiradas da Vulgata, texto utilizado pelos monges de Fleury (Mostert, 1989).  
17 Tradução livre: “A tormenta marinha serve de instrumento aos nossos remos e não desvia da meta da intenção traçada; 
nunca nos causaram dano nem o imenso bramido do céu, nem os repetidos arremessos de raios, favorecendo-nos a graça 
dos elementos. Sê, portanto, com todos os teus, súdito deste imperador supremo [Hinguar], a quem servem os elementos 
por sua inata clemência [de Hinguar].” 
18 Tradução livre: ‘E desceu uma tempestade de vento sobre o mar, e eles [os apóstolos] se enchiam [de água] e estavam 
em perigo. Aproximando-se, despertaram-no, dizendo: “Mestre, perecemos!” Mas ele [Jesus], levantando-se, repreendeu o 
vento e a agitação da água, que cessou, e fez-se bonança. E disse-lhes: “Onde está a vossa fé?” Eles, porém, cheios de 
temor, admiraram-se, dizendo uns aos outros: “Quem é este, que até aos ventos e ao mar impera, e eles lhe obedecem?”’ 



 

16 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

(tempestade, tormenta repentina), mare (mar), ventus (vento), elementa (plural de elementum, os elementos, 

muitas vezes significando as forças da natureza em geral), e com os verbos oboedire (“ouvir sob”, ou 

seja, obedecer) e famulari (servir, estar à serviço de).  

Mas por que, afinal, um paralelo entre Hinguar e Cristo acalmando a tempestade? Uma outra 

correlação, da resposta de Edmundo com o evangelho de João (8:44), pode explicar a construção. 

Passio Sancti Eadmundi Evangelho de João (Vulgata) 

“Bene filius diaboli patrem tuum imitaris qui 
superbiendo intumescens caelo corruit et, 
mendacio suo humanum genus involvere 
gestiens, plurimos suae poenae obnoxios fecit. 
Cuius sectator praecipuus me nec minis terrere 
praevales nec blandae perditionis lenociniis 
illectum decipies, quem Christi institutis 
inermem repperies.” (Abbo, 1907, p. 30)19 

Dixit ergo eis Iesus, “Si Deus pater vester esset, 
diligeretis utique me, ego enim ex Deo processi et 
veni. Neque enim a me ipso veni, sed ille me misit. 
Quare loquellam meam non cognoscitis? Quia non 
potestis audire sermonem meum. Vos ex patre, 
diabolo, estis, et desideria patris vestri vultis facere. 
Ille homicida erat ab initio, et in veritate non stetit, 
quia non est veritas in eo. Cum loquitur mendacium, 
ex propriis loquitur, quia mendax est et pater eius.” 
(Kinney, 2013, p. 528)20 

 
Tanto a semelhança temática e lexical quanto a função de ambas as falas em suas respectivas 

narrativas devem ser consideradas. Edmundo responde ao mensageiro, à Hinguar e, de modo geral, a 

todos os “pagãos”. No trecho bíblico, Jesus confronta os judeus que o negavam como messias e 

devolve a acusação afirmando que esses judeus “querem realizar os desejos de vosso pai”, ou seja, a 

mentira, uma vez que o diabo “é mentiroso e pai da mentira” (ou “pai do mentiroso”). Duas questões 

são centrais e indissociáveis aqui: a negação da “verdade de Jesus” e Satanás como “pai da mentira”. 

Diversos outros momentos do texto bíblico ressaltam a relação do diabo com a mentira: no Apocalipse 

(12:9), lemos que todos os danados foram enganados por Satanás através da mentira, foram 

“seduzidos” por ele. Em Gênesis (3:4), a serpente — posteriormente identificada com Satanás — engana 

Eva, assegurando-lhe falsamente que, após comer o fruto, ela não morreria. 

Parece-me claro que “de fato, filho do diabo, imitas o teu pai”, na Passio, é uma paráfrase de 

“vós sois do vosso pai, o diabo, e quereis cumprir os desejos de vosso pai”, de João. O caráter 

                                                
19 Tradução livre: “Bem imitas, filho do diabo, o teu pai, que, inchado de orgulho, caiu do céu e, desejando envolver o 
gênero humano em sua mentira, tornou muitos sujeitos à sua própria pena. Seguidor principal dele, tu não conseguirás me 
aterrorizar com ameaças, nem me enganar, atraindo-me com as lisonjas da perdição, pois me encontrarás desarmado pelos 
ensinamentos de Cristo.” 
20 Tradução livre: ‘Disse-lhes então Jesus: “Se Deus fosse vosso Pai, certamente me amaríeis, pois eu saí de Deus e vim. 
Não vim por mim mesmo, mas foi Ele quem me enviou. Por que não compreendeis a minha linguagem? Porque não podeis 
ouvir a minha palavra. Vós sois do vosso pai, o diabo, e quereis cumprir os desejos de vosso pai. Ele foi homicida desde o 
princípio e não permaneceu na verdade, porque não há verdade nele. Quando fala mentira, fala do que lhe é próprio, 
porque é mentiroso e pai da mentira.”’ 



 

17 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

demoníaco dos pagãos na Passio, explícito, por exemplo, na cena em que a cabeça decepada de 

Edmundo é jogada numa floresta — “daneses, servos do diabo” (Dani, ministri diaboli) —, dialoga com 

a origem demoníaca que Jesus atribui aos judeus que lhe negam nesse evangelho. Além disso, tanto os 

pagãos quanto os judeus em questão são orgulhosos e soberbos (superbire, de superbus), não aceitam as 

palavras de Jesus ou de Edmundo e respondem com violência: na Passio, assassinam o rei; no 

evangelho, tentam apedrejar Jesus. O trecho de João ainda ressalta o caráter assassino do demônio, “ele 

era homicida desde o princípio” (ille homicida erat ab initio), como instigador da morte entre os homens. 

Agostinho de Hipona, em seus Comentários a São João, afirma que: 

O diabo é chamado de homicida não por estar armado com uma espada ou cingido 
de aço. Ele se aproximou do homem, semeou suas sugestões malignas e o matou 
[referência a Gênesis 3:1]. Não penses, portanto, que não és homicida quando 
persuades teu irmão ao mal. Se persuades teu irmão ao mal, tu o matas. (Agostinho 
de Hipona, 1888, p. 238). 

Embora Edmundo não mencione o assassínio em sua resposta aos pagãos, seu próprio martírio 

cristaliza a correlação, além das referências de Abbo aos invasores daneses como “lacaios funestos” 

(funestus satelles), às demandas deles como “ordens fatais/mortais” (feralibus edictis), e aos vários 

massacres cometidos por Hinguar e seus homens em Ânglia-Oriental descritos na Passio. 

A partir da resposta de Edmundo, os pagãos deixam de ser instrumentos da ira divina21 — um 

motivo narrativo comum em hagiografias de martírio — e passam a ser “filhos do diabo” que “querem 

realizar os desejos do pai”: não apenas o assassinato, mas também a mentira. Através dessa imitatio 

diaboli, os pagãos tornam-se, na pena de Abbo, fariseus dos mares do norte. A partir desse 

entendimento é finalmente possível entender o paralelo entre Hinguar, o dux pagão, com Cristo e a 

tempestade: os invasores pagãos agem de acordo com o diabo, são mentirosos, falsos e assassinos. 

Nisso se enquadra o suposto poder de Hinguar sobre os elementos da natureza: se os pagãos são 

mentirosos, pois servem ao diabo, o mensageiro mente sobre os poderes de Hinguar sobre o clima. 

Vale lembrar que, no discurso do mensageiro, é Hinguar quem controla os elementos, e não Þórr ou 

qualquer outra divindade pagã; Hinguar não é um mediador, mas um controlador direto. Não se trata, 

portanto, de uma questão de religiosidade, mas sim da crença nesses poderes atribuídos a um mortal. 

Tal crença é atacada e invalidada quando Edmundo acusa o mensageiro. Hinguar não é, no fim das 

contas, como quer o mensageiro, um “imperador supremo” ou um “rei invencibilíssimo”, mas apenas 

                                                
21 Sobre a ideia dos pagãos como “instrumentos da ira divina”, ver Kmiecik, Rodrigo. Aqueles que semeiam com lágrimas: 
um estudo das emoções na Passio Sancti Eadmundi de Abbo de Fleury. Mythos, v. 18 n. II, 2023, nas páginas 253-255. 



 

18 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

um “líder pagão”. Desse modo, é claro que Hinguar não pode controlar as chuvas, os ventos e as 

tempestades, uma vez que, na cosmovisão do hagiógrafo, à maneira da crítica de Agobardo às 

superstições citada anteriormente, apenas Deus pode controlar os elementos da natureza.  

Tal reinvindicação tem diversos paralelos bíblicos, sem dúvida conhecidos tanto pelo autor da 

Passio quanto pelas suas audiências. Em I Reis (18:41-45), o profeta Elias confronta os profetas de Baal, 

este cultuado como deus da tempestade que controlava as chuvas e tutelava a fertilidade dos campos. 

Elias declara que não haverá chuva senão por sua palavra, e a seca dura até que Iahweh a encerre, após 

reconhecido no Monte Carmelo, e então “num instante o céu escureceu com muita nuvem e vento e 

caiu uma forte chuva” (Bíblia de Jerusalém, 2011, p. 498). Em Jó, Iahweh manifesta-se numa 

tempestade e lista muitos dos poderes que caracterizam sua própria onipotência, entre eles abrir 

caminho “para o aguaceiro” e “para o relâmpago e o trovão”, para que “chova em terras despovoadas” 

(Bíblia de Jerusalém, 2011, p. 851); e também nos Salmos, “Iahweh faz tudo o que deseja/ no céu e 

sobre a terra,/ nos mares e nos abismos todos./ Faz subir as nuvens do horizonte/ faz relâmpagos 

para que chova,/ tira vento dos seus reservatórios” (Bíblia de Jerusalém, 2011, p. 1005). 

Como notou Hugh Magennis (2024, p. 383), tal aspecto do poder divino reverbera no 

repertório hagiográfico, em que muitas vezes devotos são salvos de tempestades em alto mar pela 

intercessão divina ou de algum santo: santa Águeda reza por um marinheiro e o salva das tormentas; 

são Martinho de Tours é invocado por um marinheiro durante uma tempestade, e a tormenta cessa; 

são Giles acalma tempestades que ameaçam navios; entre tantos outros exemplos. Magennis reforça 

que, no cristianismo medieval, a água é tanto vivificante e quanto poderosa, “mas está sempre sob o 

poder de Deus; e, na hagiografia, ela também pode estar sob o poder do santo” (Magennis, 2024, p. 

401). Nesse sentido, quando a resposta do rei Edmundo frisa a mentira e invalida o discurso do 

mensageiro, o poder de Hinguar é descreditado. Trata-se, evidentemente, de um artifício retórico 

mediado pela intertextualidade e pela autoridade bíblica. Assim, acreditar que um homem seria capaz 

de controlar os elementos é, para o hagiógrafo, acreditar em mentiras, como fazem os judeus de João 

8:44. Por meio desse construto, ao mesmo tempo político e religioso, Abbo tipifica seus adversários 

— adversários de Edmundo, da cristandade — ao mesmo tempo em que os rebaixa e invalida. 

 
Mas por que o clima, afinal? 

Nas últimas décadas, em tempos marcados pela atual crise climática, houve um crescimento 

sem precedentes do interesse historiográfico por fenômenos naturais descritos em fontes medievais. 



 

19 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Disciplinas como a história ambiental e a ecocrítica, bem como a reconfiguração da história cultural 

na direção de objetos como o mundo natural, passaram a elucidar a relação dos “homens no tempo” 

com seu ambiente, com as paisagens, as plantas, os animais e os fenômenos naturais.22  

Embora cumpra uma função literária político-religiosa na Passio, como argumentei acima, a 

menção aos elementos naturais, às tempestades e tormentas, aos relâmpagos e trovões demonstra tanto 

um interesse autoral por parte de Abbo quanto um interesse pressuposto de suas audiências pelos 

fenômenos climáticos e, de modo geral, pelo mundo natural. Entre as muitas metáforas, diálogos 

textuais e símbolos que o hagiógrafo poderia evocar, foram estes os escolhidos, e não faltam exemplos 

de agência natural em outros textos medievais, dos mais diversos gêneros, como a já mencionada 

relação dos santos com as tempestades, ou a relação dos santos com animais23 — também presente na 

Passio, com o lobo guardando a cabeça cortada de Edmundo na floresta. A natureza faz parte do 

cotidiano das audiências de uma hagiografia, seja em outros textos lidos no claustro pelo monge em 

estudo, seja na faina diária dos laicos no campo, à beira das florestas, sob as nuvens e o vento. 

No contexto medieval britânico, Heide Estes (2017, p. 13) notou que a Crônica Anglo-saxônica, 

“descreve fenômenos naturais como relâmpagos ou cometas, os quais interpreta em termos de 

preocupações humanas, como maus presságios de fome ou ataque estrangeiro”. Crônicas e anais 

contemporâneos de Abbo de Fleury também relatam tempestades, enchentes e chuvas de granizo. Nos 

Annales Fuldenses, por exemplo, lemos que no ano de 882 “houve uma tempestade de granizo tal que 

nenhum mortal poderia afirmar ter visto algo semelhante antes” (Reuter, 2013 p. 105). O cronista narra 

que os cavalos ficaram tão aterrorizados que arrancavam os postes em que estavam amarrados, 

arrebentavam as rédeas e corroíam desvairadamente; nessa chuva, uma grande parte da cidade 

“desabou sob a força da tempestade”. E no ano de 889, sobre quando “a colheita foi destruída por 

tempestades de granizo, e os homens sofreram miseravelmente com a falta de mantimentos”, e sobre 

as enchentes na região dos turíngios, quando “a água caiu dos céus não, como de costume, em gotas 

de chuva, mas toda de uma vez, como uma cachoeira, e em três villae as casas foram levadas num 

instante pela força do impacto” (Reuter, 2013, p. 118), deixando centenas de mortos. 

                                                
22 No Brasil, os estudos de Jonathan Gomes (2016) sobre as relações homem-natureza no Portugal tardo-medieval, de 
Adriana Vidotte e Adaílson Rui (2023) sobre as florestas na Península Ibérica medieval, de Kauê Neckel (2024) sobre 
fenômenos climáticos no norte da Europa, entre outros, são exemplos do desenvolvimento no campo na medievalística. 
23 Ver o brilhante estudo de Alexander (2008).  



 

20 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Nos mares do norte, qualquer um estava sujeito à fúria dos céus. Décadas antes da morte de 

Edmundo, em 838, os Annales Bertiniani relatam que “piratas daneses zarparam de sua terra natal, mas 

uma súbita e violenta tempestade surgiu no mar, e eles se afogaram, restando pouquíssimos 

sobreviventes” (Nelson, 2013, p. 39). No contexto das grandes invasões escandinavas na Inglaterra do 

século IX, um dos episódios mais marcantes envolvendo fenômenos climáticos foi registrado na 

entrada sobre o ano de 876 — poucos anos antes da morte de Edmundo —, quando “a hoste [Grande 

Turba Pagã] chegou a Exeter vindo de Wareham, e a frota pirata navegou para o oeste, mas foi 

apanhada por uma grande tempestade no mar e, ali, próximo a Swanage, cento e vinte navios foram 

perdidos” (Garmonsway, 1992, p. 74). Se Abbo sabia desses eventos, e sem dúvida sabia do poderio 

militar e das vantagens que os nórdicos possuíam com suas frotas, a construção de Hinguar como um 

“senhor das tempestades”, com sua frota imaculada contra as tormentas, ganha força e sentido em 

oposição aos riscos e naufrágios que acometiam tanto escandinavos quanto anglo-saxões.  

Alain Guerreau (1980, p. 238) entendia a economia rural medieval como um ecossistema; para 

ele, homens e mulheres da Idade Média estavam submetidos tanto às coerções sociais quanto às 

naturais. Assim, a integridade das colheitas ganha dimensões religiosas na vida cotidiana. Em seu The 

Church in Anglo-Saxon Society, John Blair demonstra que a paisagem e o mundo natural eram lugares de 

mediação entre o homem e a imprevisibilidade da natureza, entre leigos e clérigos, entre o telúrico e o 

divino. Segundo esse autor, a expressão mais clara da atividade religiosa comunitária na paisagem 

inglesa era “a liturgia dos Dias de Rogação, uma invocação da bênção de Deus sobre as colheitas de 

primavera” (Blair, 2005, p. 486); tais liturgias processionais mostram “o envolvimento tanto dos 

sacerdotes dos minsteres quanto dos leigos [...], e provavelmente incentivaram ideias de uma geografia 

sagrada centrada no minster e articulada por ele e pelos habitantes” (Blair, 2005, p. 225).  

Como lembra Rudolf Simek (1996, p. 104), na Europa medieval, “todos, e não apenas os 

agricultores, estavam interessados em como eram causadas as condições climáticas mais incomuns, 

como granizo, neve, neblina ou orvalho”, e as audiências da Passio estavam em contato com a natureza 

e seus fenômenos. Embora haja variáveis nesse contato, levando em consideração as condições de vida 

e de trabalho entre leigos e religiosos, há também diversos pontos de interseccionalidade: os 

trabalhadores dependiam das chuvas, mas temiam tempestades e granizo tanto quanto temiam as secas 

e enchentes; estavam em constante negociação com os elementos. Os monges dependiam da produção 

rural para a própria subsistência e, no caso beneditino, também trabalhavam. Ao mesmo tempo, estes 

estudavam livros que descreviam a natureza, como os De Natura Rerum de Isidoro de Sevilha e de Beda, 



 

21 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

a Naturalis Historia de Plínio, o Velho, o De Mirabilibus Mundi de Solinus, entre outros. Essa sabedoria 

livresca do mundo natural e toda a simbologia que a acompanhava assumia usos práticos e novos 

sentidos na boca dos padres, entre os leigos, por meio de sermões e homilias no cotidiano religioso 

das aldeias e pequenas cidades da Inglaterra medieval. É nesse diálogo entre clérigos e laicos que 

construções literárias como a de Hinguar e os elementos naturais, o poder de Deus sobre a natureza e 

a autoridade santificada de Edmundo ganhavam sentido de modo intertextual e analógico. 

A referência aos fenômenos naturais e as referências bíblicas seriam apreendidas, em maior ou 

menor grau, nessa relação dialógica e na circulação da hagiografia entre o oral e o escrito. Alison Elliott 

argumenta que o “enredo básico” das hagiografias — por exemplo, no caso da Passio, o fato de que 

Edmundo foi um rei, foi morto por pagãos, etc. — era “perfeitamente conhecido” por seus leitores e 

ouvintes, de modo que o foco se deslocava para “a maneira pela qual a história era contada, e para as 

pequenas variações de detalhe” (Elliott, 1987, p. 8). A partir dessa perspectiva, detalhes como Hinguar 

e sua relação com os elementos da natureza, ou como o lobo que protege a cabeça cortada de 

Edmundo, ou ainda a especificidade dos milagres do santo, ganhariam destaque no cotidiano dos usos 

do documento em seu próprio tempo, fosse em leitura pública, fosse em estudo recluso. A presença 

da natureza no diálogo entre a dimensão cotidiana rural e o repertório livresco cristão podem explicar 

a escolha de Abbo de Fleury em sua construção literária de Hinguar com os elementos, uma vez que, 

da composição à circulação, tal construto ganha sentido como parte de um vasto sistema de 

representações e práticas simbólicas que “dão sentido ao mundo”, segundo Jean-Claude Schmitt, 

“simultaneamente à natureza, à sociedade e à pessoa humana” (Schmitt, 2014, p. 36). 

Poder-se-ia argumentar que a crítica indireta de Abbo à crença nos poderes de Hinguar — 

posta abaixo pela resposta intertextual de Edmundo — poderia ter como alvo as superstições das 

audiências rurais da Passio; ressaltando a falsidade de um adversário idealizado da cristandade, o pagão, 

Abbo ao mesmo tempo dirigir-se-ia aos cristãos “rústicos” suscetíveis à falsidade das superstições. 

Embora tal hipótese possa encontrar diálogos com obras contemporâneas na Inglaterra, como os 

sermões de Ælfric e Wulfstan sobre os “falsos deuses”, derivados do popular De Correctione Rusticorum, 

de Martinho de Braga, ou em livros penitenciais, qualquer verificação satisfatória está além do escopo 

deste artigo, e esbarraria em alguns problemas de método e de falta de evidências. Os sermões 

mencionados devem ser entendidos, antes de diagnósticos etnográficos, como exercícios de retórica, 

enquanto os penitenciais eram formulaicos e pouco se pode concluir a respeito de “crenças populares” 

a partir do que se espera condenar. Como afirma Néri de Barros Almeida, tendo em conta as discussões 



 

22 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

de Alain Guerreau, “repetir no contexto de pregação uma recriminação de antiguidade conhecida [...] 

pode não ter nenhum efeito moral tendo em vista a ausência do objeto, mas pode ter o efeito 

sociológico de cimentar uma consciência comum, de fortalecer e de produzir identificação” (Almeida, 

2014b, p. 21). A hagiografia constrói identidades e coesão social junto à figura do santo. Por isso, o 

“[dado divergente] atuaria preferencialmente como recurso de identificação entre texto, 

autor/expositor e leitor/ouvinte que se irmanam na reverência à doutrina e na rejeição a elementos 

que, segundo uma tradição secular, divergem em relação a ela” (Almeida, 2014b, p. 21). 

Finalmente, há ainda outra importante consideração sobre a escolha temática de Abbo, talvez 

a melhor pista na direção de aferir o embrião da menção às tempestades marítimas na Passio. É muito 

possível que tal escolha tenha sido motivada por uma experiência pessoal do hagiógrafo: sua viagem a 

navio da Frância à Inglaterra em 986. Célebre professor em Fleury, Abbo formou discípulos notáveis; 

entre eles havia um monge chamado Aimoinus, que escreveu, em 1004, a Vita Abbonis, abbatis 

Floriacensis (Vida de Abbo, abade de Fleury). Sobre a travessia de Abbo, ele narra: 

Quando chegaram ao território dos Morinos [povo gaulês que habitava o norte da 
França na Antiguidade Tardia, perto do atual Canal da Macha], de onde é a passagem 
mais curta até os ingleses, ele [Abbo] permaneceu na costa por quase um mês, pois 
os marinheiros proibiam que se entrasse no mar devido à agitação das águas. Cansado 
da longa espera, num certo dia, ele se dirigiu ao porto e perguntou ao mestre do 
navio, que havia sido chamado, se poderia entrar no mar com segurança. O mestre 
respondeu que, no momento, não seria prudente; mas, pelo sopro dos ventos, 
percebia que logo haveria uma navegação favorável. [...] Assim, embarcando no 
navio, acompanhados de outras oito embarcações, eles partiram para o alto-mar e, 
de repente, viram golfinhos brincando nas ondas, e baleias elevando suas costas feito 
enormes rochedos. O homem de Deus [Abbo], ao ouvir dos marinheiros que todos 
esses sinais indicavam uma tempestade iminente, recorreu aos conhecidos socorros 
da oração. E seus pedidos não ficaram sem resposta. De fato, quando a tempestade 
se levantou, o navio em que o homem de Cristo [Abbo] se encontrava, juntamente 
com outros dois [navios] que o seguiam, foi levado incólume até o porto; as seis 
embarcações restantes, porém, sacudidas pelas rajadas e pelo ímpeto dos peixes, 
pereceram com todos os homens. (Aimoinus de Fleury, 1853, p. 391-392).24 

                                                
24 No original: “Cumque ad Morinos ventum esset, a quibus brevissimus ad Anglos transitus est, per unum ferme mensem 
in litore resedit, prohibentibus nautis mare turbidum ingredi. Tædio itaque longæ defatigatus moræ, uno dierum progressus 
ad portum, evocatum interrogat nauclerum an tuto mari ingredi posset. Cui nauclerus: nunc quidem nequaquam utile fore 
dixit; sed, ex aurarum spiramine, se intelligere quod non diu prospera abesset navigatio. [...] Itaque, ascensa navi, 
comitantibus aliis octo navibus, cum in altum processissent, repente conspiciunt marsuppas et porcisces in fluctibus ludere, 
balenas dorsa in modum maximorum tectorum attollere. Hæc omnia indicia imminentis tempestatis esse vir Dei a nautis 
audiens, ad orationum recurrit nota præsidia. Nec defuit effectus ejus precibus. Denique orta tempestate, navis in qua homo 
Christi residebat, cum aliis duabus quæ illam secutæ fuerant, illæsa ad portum perlatæ, est reliquæ vero sex, simul cum 
hominibus, procellis et impulsu piscium quassatæ, perierunt.” 



 

23 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

A vivacidade dos detalhes (como o comentário sobre o comportamento dos animais que, 

segundo os marinheiros, anuncia uma tempestade)25 e o “realismo” de toda a passagem (notemos que 

as orações de Abbo não se desdobram no tópos hagiográfico da intervenção divina pela dissipação da 

tormenta) têm “a qualidade de testemunho em primeira mão”, como notou Elizabeth Dachnowski. 

Com isso, a autora especula que Aimoinus deve “ter ouvido [o relato] diretamente de Abbo após seu 

retorno a Fleury, ou Abbo pode ter escrito uma carta sobre suas aventuras depois de sua chegada a 

Ramsey” (Dachnowski, 2008, p. 66). Parece muito provável que a experiência pessoal de Abbo, 

certamente sui generis e marcante para ele — e ainda mais entre os beneditinos como um todo, cuja 

regra monástica tinha restrições quanto à mobilidade26 —, tenha motivado sua escolha em representar 

Hinguar como esse “senhor das tempestades”, um pequeno, mas significativo detalhe na Passio.  

Se por um lado os autores medievais se viam como anões sobre os ombros de gigantes, uma 

vez que sua intelectualidade e produção textual só fazia sentido dentro das redes de conversação com 

a tradição prévia — o texto bíblico, os Pais da Igreja, as autoridades do mundo tardo-antigo e alto-

medieval —, por outro lado temos as experiências pessoais do indivíduo medieval, sem dúvida muito 

mais obscuras ao historiador, dada a natureza da documentação, mas que também devem ser 

consideradas na medida em que as fontes permitem tais vislumbres. Em episódios como o de Abbo 

de Fleury com a tempestade em 986, podemos entrever a vivência de um indivíduo em diálogo com 

suas escolhas simbólicas, no fazer de sua escrita, e perceber a singularidade de Abbo dentro do que 

Marshal Sahlins chamou de “estrutura da conjuntura”, já que “um evento não é somente um 

acontecimento no mundo; é a relação entre um acontecimento [no caso, Abbo e tempestade] e um 

dado sistema simbólico [dentro do qual Abbo fabrica Hinguar]” (Sahlins, 1997, p. 191).  

 
Considerações finais 

Este trabalho buscou compreender os sentidos e as origens intertextuais de um construto 

literário específico da Passio Sancti Eadmindi. Cruzando documentos e analisando conexões verificáveis, 

foi possível vislumbrar um pouco melhor “as maneiras de viver ou de pensar particulares às épocas 

                                                
25 Que, aliás, também não deixa de ter a própria intertextualidade, como visto em Isidoro de Sevilha: “Não é de se admirar 
que os animais prevejam o tempo, ainda que estejam sob as ondas. Pois as águas estão sempre agitadas pelo movimento 
de uma brisa nascente. Os habitantes das ondas são os primeiros a sentir essa alteração do mar. E assim, por causa desse 
impulso, eles se debatem, seja por medo de serem levados até a praia, seja por instinto, para que a arrebentação não precipite 
sua destruição depois que já tenham fugido” (Isidoro de Sevilha, 2016, p. 165). 
26 Como está prescrito na Regra de São Bento: “E se, vivendo consigo mesmo em deliberação, prometer guardar todas as 
coisas e cumprir tudo o que lhe for ordenado, então deve ser recebido na congregação, ciente do que está estabelecido pela 
lei da Regra, a saber, que a partir daquele dia não lhe será permitido sair do mosteiro” (Wölfflin, 1895, p. 57). 



 

24 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

em que [as fontes] foram escritas, todas as coisas que o hagiógrafo não tinha o menor desejo de nos 

expor” (Bloch, 2001, p. 78). Levando em consideração as percepções do autor, a cultura de memória 

em que seu texto estava inserido e as intertextualidades de sua própria obra, foi possível delinear uma 

série de conexões entre o material hagiográfico e a cultura de seu tempo, que, além de estabelecer 

paralelos, elucidam o sentido da caracterização que Abbo de Fleury faz de Hinguar, de Edmundo e do 

paganismo como um todo. Além disso, investigando o sentido do construto na Passio, tendo em vista 

seu contexto e as experiências pessoais do próprio hagiógrafo, foi possível identificar um interesse 

manifesto de Abbo e um interesse pressuposto de suas audiências pelo mundo natural. 

Na compreensão final da hagiografia em seu contexto, a partir das dinâmicas internas de seu 

próprio funcionamento narrativo e retórico, Hinguar não é um “senhor das tempestades”, mas um 

fantoche literário cujos poderes são minados pela autoridade de Edmundo, da Bíblia e de toda a 

tradição na qual o hagiógrafo estava inserido. Além disso, o construto literário de Abbo de Fleury 

ganha sentido pela força telúrica de seu tema, estabelecendo um diálogo com o cotidiano de suas 

audiências e com o repertório literário da cristandade. Considerando as intertextualidades documentais 

a partir de uma Vorstellungsgeschichte, foi possível esclarecer os construtos literários, motivos narrativos, 

escolhas autorais e caracterização de personagens na Passio, além de demonstrar como a presença de 

fenômenos naturais na hagiografia ganhava sentido entre as realidades de suas audiências. A partir da 

vivência de Abbo e do eco desta na Passio, também foi possível entrever o indivíduo e sua experiência 

em relação à escolha de seu tema. Em última instância, o poder sobre as tempestades, negado a 

Hinguar, manifesta-se na pena do próprio hagiógrafo: é ele quem domina os elementos, ordenando-

lhes forma e sentido sobre o pergaminho. Nas minúcias de seu texto, em seus fios e seus rastros, se 

percebe a expressão do singular na tradição e o encontro da natureza com o sagrado. 

 

Referências bibliográficas: 

ALEXANDER, Dominic. Saints and Animals in the Middle Ages. Woodbridge: The Boydell Press, 
2008. 

ALLPORT, Ben. Unearthing St. Edmund: A source for Edmund’s martyrdom in Íslendingabók. 
Gripla, v. 32, p. 57–72, 2021. 

ALMEIDA, Néri. Hagiografia, propaganda e memória histórica. O monasticismo na Legenda áurea 
de Jacopo de Varazze. Territórios e Fronteiras, v. 7, 2014a, p. 94–111. 

ALMEIDA, Néri. Interação do autor e cultura folclórica: o martírio na Legenda aurea. In: TEIXEIRA, 
Igor (org.). História e Historiografia sobre a Hagiografia medieval. São Leopoldo: Oikos, 2014b. 



 

25 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

ASSMANN, Jan. Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Remembrance and Political 
Imagination. Cambridge: Cambridge University Press, 2011. 

BARREIRO, Santiago. Pagãos fictícios, feiticeiros imaginários, alteridades literárias: As sagas 

islandesas como fonte historiográfica e sua representação do mundo pré‐cristão. Diálogos (Maringá), 
v. 20, n. 3, p. 97–115, 2016. 

BLAIR, John. The Church in Anglo-Saxon Society. Oxford: Oxford University Press, 2005. 

BLOCH, Marc. Apologia da História ou o ofício do historiador. Tradução de André Telles. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2001. 

CAVILL, Paul. Analogy and Genre in the Legend of St Edmund. Nottingham Medieval Studies, v. 
47, p. 21–45, jan. 2003. 

DACHNOWSKI, Elizabeth. First Among Abbots: the career of Abbo of Fleury. Washington: 
Catholic University of America Press, 2008.  

DESHMAN, ROBERT. Christus rex et magi reges: Kingship and Christology in Ottonian and Anglo-
Saxon Art. Frühmittelalterliche Studien, vol. 10, no. 1, p. 367-405, 1976. 

ELLIOTT, Alison Goddard. Roads to Paradise: reading the lives of the early saints. Hanover: 
University Press of New England, 1987.  

ESCOBAR-VARGAS, Carolina. Witchcraft and Weather: The Problem of Magical Control of the 
Weather. In: ESCOBAR-VARGAS, Carolina; LAWRENCE-MATHERS, Anne (eds.). Medieval 
Perceptions of Magic, Science, and the Natural World. Amsterdam: Arc Humanities Press, 2024. 

ESTES, Heide. Anglo-Saxon Literary Landscapes: Ecotheory and the Environmental Imagination. 
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2017. 

FRANCO JÚNIOR, Hilário. Similibus simile cognoscitur. O pensamento analógico medieval. 
Medievalista, vol. 14, nº 14, p. 1-37, 2013. 

GLARE, P.G.W. (ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1996. 

GOETZ, Hans-Werner. Constructing the past. Religious dimensions and historical consciousness in 
Adam of Bremen's Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontificum. In: MORTENSEN, Lars (ed.). The Making 
of Christian Myths in the Periphery of Latin Christendom. Copenhagen: Museum Tusculanum 
Press, p. 17–51, 2006. 

GOMES, Jonathan. Razom y Speriencia: Relações políticas e sociais entre o homem e a natureza no 
Portugal Medieval. Tese de doutorado. Rio de Janeiro: Universidade Federal Fluminense, 2016. 

GORDON, Sarah. “Intertextuality and Comparative Approaches in Medieval Literature” In: 
CLASSEN, Albrecht (ed.). Handbook of Medieval Studies: Terms – Methods – Trends. 3 Volumes. 
Berlin, New York: De Gruyter, 2011. 

GRANSDEN, Antonia. Legends, Traditions, and History in Medieval England. London: 
Hambledon Press, 1992. 

GRANSDEN, Antonia. The Passio Sancti Eadmundi by Abbo of Fleury. Revue Benedictine, vol. 
105, p. 20-78, 1995. 

GUERREAU, Alain. O Feudalismo: um horizonte teórico. Tradução de António José Pinto Ribeiro. 
Lisboa: Edições 70, 1980. 



 

26 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

HERMANN, Pernille. Concepts of Memory and Approaches to the Past in Medieval Icelandic 
Literature. Scandinavian Studies, vol. 81, nº. 3, 2009. 

KIECKHEFER, Richard. Magic in the Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.  

KMIECIK, Rodrigo. Aqueles que semeiam com lágrimas: um estudo das emoções na Passio Sancti 
Eadmundi de Abbo de Fleury. Mythos, v. 18 n. II, 2023, p. 243–264. 

LE GOFF, Jacques. Le Roi dans l'Occident medieval: caractères originaux. In: DUGGAN, Anne (ed.). 
Kings and Kingship in Medieval Europe. Exeter: Short Run Press, 1993.  

LICENCE, Tom (ed.). Bury St Edmunds and the Norman Conquest. Woodbridge: Boydell Press, 
2014. 

MAGENNIS, Hugh. “Water in Saints’ Lives: A Study of the Old English Corpus.” In:  CESARIO, 
Marilina; MAGENNIS, Hugh; RAMAZZINA, Elisa (orgs.). Water. The elements in the medieval 
world: interdisciplinary perspectives. Leiden; Boston: Brill, 2024. 

MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. Tradução de Paulo Neves. São Paulo: Cosac Naify, 
2003. 

MEDEIROS, Elton. Dinamarqueses, Daneses ou Vikings? Problemas metodológicos e identitários na 
Inglaterra da Alta Idade Média. Roda da Fortuna, v. 9, p. 157-181, 2021. 

MOSTERT, Marco. The Library of Fleury: a provisional list of manuscripts. Hilversum: Verloren, 
1989.  

MOSTERT, Marco. The Political Ideas of Abbo of Fleury. Theory and practice at the end of the tenth 
century. Francia, v. 16, p. 85–100, 2018. 

NECKEL, Kauê Junior. Fenômenos climáticos endógenos nas intertextualidades das crônicas do 
Atlântico Norte (séculos VII– XII). Revista Diálogos Mediterrânicos, n. 27, p. 36–57, 2024. 

PASTOUREAU, Michel. Une histoire symbolique du Moyen Âge occidental. Paris: Seuil, 2004. 

SAHLINS, Marshal. Ilhas de História. Tradução de Barbara Sette. Rio de Janeiro: Zahar, 1997.  

SCHMITT, Jean-Claude. História das Superstições. Tradução de Luís Serrão. Lisboa: Europa-
América, 1997. 

SCHMITT, Jean-Claude. O Corpo, os Ritos, os Sonhos, o Tempo: ensaios de antropologia 
medieval. Tradução de Maria Ferreira. Petrópolis: Vozes, 2014. 

SIMEK, Rudolf. Heaven and earth in the Middle Ages: the physical world before Columbus. 
Tradução de Angela Hall. Woodbridge: The Boydell Press, 1996.  

SMYTH, Alfred. Scandinavian Kings in the British Isles, 850-880. Oxford: Oxford University 
Press, 1977. 

TAGGART, Declan. How Thor Lost His Thunder: The Changing Faces of an Old Norse God. 
London; New York: Routledge, 2018. 

VIDOTTE, Adriana; RUI, Adailson. A floresta no espaço cristão ibérico medieval. Antíteses, v. 16, 
n. 31, p. 143–171, 2023. 

WRIGHT, Roger. Abbo of Fleury in Ramsey (985–987). In: TYLER, Elizabeth (org.). Studies in the 
Early Middle Ages. Turnhout: Brepols, 2011, p. 105–120. 



 

27 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

 

Documentação: 

ABBO DE FLEURY. Passio Sancti Eadmundi. In: HERVEY, Francis (ed.). Corolla Sancti 
Eadmundi. London: E. P. Dutton, 1907, pp. 6-59. 

AGOSTINHO DE HIPONA. A Doutrina Cristã. São Paulo: Paulus, 2002. 

AGOSTINHO DE HIPONA. Homilies on the Gospel of John. Tradução de John Gibb. In: SCHAFF, 
Philip. Nicene and Post-Nicene Fathers, Series I, vol. 7. Buffalo: Christian Literature Publishing, 
1888. 

AIMOINUS DE FLEURY. Vita Sancti Abbonis. In: MIGNE, Jacques. Patrologia Latina; tomus 
CXXXIX. Paris: Patrologiae Cursus Completus, 1853, pp. 375–414. 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 7ª reimpressão, 2011. 

GARMONSWAY, George (ed.). The Anglo-Saxon Chronicle. London: Everyman, 1992. 

ISIDORO DE SEVILHA. On the Nature of Things. Tradução de Calvin B. Kendall e Faith Wallis. 
Liverpool: Liverpool University Press, 2016.  

ISIDORO DE SEVILHA. The Etymologies of Isidore of Seville. Tradução de Stephen A. Barney, 
W. J. Lewis, J. A. Beach e Oliver Berghof. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

KINNEY, Angela. (ed.). The Vulgate Bible: Douay-Rheims translation. vol. 6: The New Testament. 
Cambridge: Harvard University Press, 2013. 

LAPIDGE, Michael; KEYNES, Simon (eds.). Alfred the Great: Asser’s “Life of King Alfred” and 
other contemporary sources. London: Penguin Books, 1983. 

NELSON, Janet L. (ed.). The Annals of St-Bertin: ninth-century histories, volume 1. Manchester: 
Manchester University Press, 2013.  

REUTER, Timothy (ed.). The Annals of Fulda: ninth-century histories, volume 2. Manchester: 
Manchester University Press, 2013.  

WÖLFFLIN, Eduard (ed.). Benedicti Regula Monachorum. Leipzig: B.G. Teubneri, 1895. 

 

 


