
 

1 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Como podem os arquivos contribuir para uma 
Comissão Nacional Indígena da Verdade 

 
How can archives contribute to a National Indigenous Truth 

Commission? 
 

Henry Albert Yukio Mähler-Nakashima 
Pós-doutorando no Centro de Estudos Sociais 

Universidade de Coimbra (UC) 
Doutorado em História Social 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC/SP) 
 gajavadana7@gmail.com 

Recebido: 07/10/2025 
Aprovado: 09/12/2025 

 
Resumo: O presente artigo tem como objetivo apontar a importância de se utilizar arquivos e acervos, 
sejam eles particulares ou institucionais, na criação de uma eventual Comissão Nacional Indígena da 
Verdade. Para tanto, serão utilizados a tese de doutorado, “Por que kamña matou Kiña?”: A Retórica 
Indigenista Estatal, FUNAI e os Waimiri-Atroari (1967-1988); o livro, Os fuzis e as flechas, de Rubens Valente; 
e o documento que ficou conhecido como Relatório Figueiredo, de Jáder de Figueiredo. Cada um, em sua 
especificidade, demonstra que em arquivos e acervos espalhados pelo país ainda há muito a ser revelado 
sobre as grandes violências praticadas contra os povos indígenas no passado recente. 
 
Palavras-chave: povos indígenas; comissão nacional indígena da verdade; genocídio indígena 
 
Abstract: This article aims to highlight the importance of  utilizing archives and collections, whether 
private or institutional, in the creation of  a potential National Indigenous Truth Commission. To this 
end, the doctoral thesis, "Why did Kamña kill Kiña?": State Indigenous Rhetoric, FUNAI, and the 
Waimiri-Atroari (1967-1988), will be used; the book, "Os fuzis e as flechas," by Rubens Valente; and 
the document known as the Figueiredo Report, by Jáder de Figueiredo. Each, in its own specificity, 
demonstrates that archives and collections scattered throughout the country still have much to be 
revealed about the widespread violence perpetrated against Indigenous peoples in the recent past. 
 
Keywords: indigenous peoples; national indigenous truth commission; indigenous genocide 
 

 

Introdução 

 Em 2014, após um breve período de atividade, a Comissão Nacional da Verdade (CNV) foi 

encerrada, mas não sem trazer revelações de grande impacto a respeito das populações indígenas do 

território brasileiro. Se, por um lado, as mazelas provocadas a essas pessoas durante o período colonial 

e imperial do Brasil podem estar presentes em pesquisas históricas sobre tais períodos, afirma-se que 



 

2 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

o mesmo não se deu durante o século XX. Diante desse fato, não se pode negar a parcela de 

responsabilidade dos historiadores e antropólogos que contribuíram para “isolar, essencializar e 

congelar populações indígenas em etnias fixas, como se o quadro de diferenças étnicas que se conhece 

hoje existisse antes [...] da invenção [...] dos índios” (Monteiro, 2003, p. 122), contribuindo com a 

imagem idealizada do indígena no passado, fomentada durante o século XIX (Cf. Almeida, 2010), mas 

ainda viva, habitando a subjetividade historiográfica e reforçando as palavras de Varnhagen (1877), 

para quem aos povos indígenas “não há história: há só etnografia”. 

 Foi com grande surpresa, portanto, que a sociedade brasileira recebeu a informação de que, 

entre 1946 e 1988, recorte histórico investigado pela CNV, os direitos humanos dos povos indígenas 

foram violados de modo sistêmico “na medida em que resultam diretamente de políticas estruturais de 

Estado, que respondem por elas, tanto por suas ações diretas quanto pelas suas omissões” (Comissão 

Nacional da Verdade, 2014, p. 204), o que resultou em pelo menos 8.350 indígenas mortos! A Comissão 

registrou ainda que esse número 

(…) deve ser exponencialmente maior, uma vez que apenas uma parcela muito 
restrita dos povos indígenas afetados foi analisada e que há casos em que a quantidade 
de mortos é alta o bastante para desencorajar estimativas (Comissão Nacional da 

Verdade, 2014, p. 205). 
 

 Após um curto período de investigação, um reduzido número de pesquisadores e, sobretudo, 

tendo responsabilizado o estado brasileiro “por ação direta ou omissão, no esbulho das terras indígenas 

ocupadas ilegalmente no período investigado e nas demais graves violações de direitos humanos que 

se operaram contra os povos indígenas articuladas em torno desse eixo comum” (Comissão Nacional 

da Verdade, 2014, p. 253), a Comissão listou algumas recomendações objetivando maior 

aprofundamento nas investigações. Entre elas, o 

Reconhecimento, pelos demais mecanismos e instâncias de justiça transicional do 
Estado brasileiro, de que a perseguição aos povos indígenas visando a colonização de 
suas terras durante o período investigado constituiu-se como crime de motivação 
política, por incidir sobre o próprio modo de ser indígena; [e a] Instalação de uma 
Comissão Nacional Indígena da Verdade, exclusiva para o estudo das graves violações 
de direitos humanos contra os povos indígenas, visando aprofundar os casos não 
detalhados no presente estudo(Comissão Nacional da Verdade, 2014, p. 253). 

 
 Enquanto a primeira recomendação remete à necessária justiça de reparação, ainda que os 

desafios para sua concretização sejam elevados (Zema et al, 2021), além de destacar a prática 

epistemicida (Cf. Santos, 2002) do estado brasileiro, a segunda, com um fim aparentemente mais 



 

3 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

objetivo, destaca a necessidade de se continuar aprofundando as pesquisas acerca das violências 

cometidas contra os povos indígenas a partir de uma Comissão específica. 

 O fato de já terem se passado mais de dez anos desde a publicação dessas recomendações, 

indicando morosidade, somado à força que boa parte do corpo político do país vem demonstrando 

com diversos Projetos de Lei que atentam contra os direitos dos povos indígenas,1 além da grande 

atuação anti-indígena, como aponta um levantamento do Cimi – Conselho Indigenista Missionário – 

(Cf. Cavalli, 2018), indicam que a criação de uma Comissão Nacional Indígena da Verdade (CNIV) 

enfrentará grandes desafios políticos para sair do mundo das ideias. Entretanto, sendo eventualmente 

criada, ela terá o grande potencial para revelar muitos crimes praticados por ação direta, anuência ou 

omissão do estado brasileiro, descortinando a história recente do país a respeito dessas populações. 

Considerando esse aspecto, o presente texto tem como objetivo apontar que arquivos e acervos, 

particulares e de instituições, como o Cimi ou mesmo do Museu do Índio, podem ser grandes e valiosos 

aliados na busca por uma verdade histórica e encerrar incomensuráveis silenciamentos e 

invisibilizações. 

 Para esse fim, serão utilizados a tese de doutorado do autor, “Por que kamña2 matou Kiña3?”: A 

Retórica Indigenista Estatal, FUNAI e os Waimiri-Atroari (1967-1988); o livro, Os fuzis e as flechas, de Rubens 

Valente; e o documento que ficou conhecido como Relatório Figueiredo, de Jáder de Figueiredo, cada 

um, à sua maneira, tratando diretamente dos povos indígenas na história recente do país, e relacionados 

intimamente com arquivos documentais e acervos pessoais. 

 

Documentos x oralidade? 

 Faz-se necessário afirmar inicialmente não se tratar este texto, de maneira alguma, de uma 

exaltação a documentos de arquivos e acervos em detrimento de outras possibilidades de acessar o 

passado. A iconoclastia historiográfica proposta pela Escola dos Annales rompeu com a tradição 

conservadora - um verdadeiro culto - de utilizar somente documentos oficiais ampliando as 

possibilidades e abordagens para a escrita da história (Bloch, 2001). Em verdade, tal abertura 

inegavelmente política é a justificativa per se de que qualquer tentativa de se estabelecer oposições 

documentais não é mais do que desvio de propostas pacificadas há muitos anos. Se estas justificativas 

                                                
1O projeto que definiu o “marco temporal” como referência para demarcar novas Terras Indígenas, convertido na Lei nº 
14.701, de 20 de outubro de 2023, é só um dos vários exemplos em curso. 
2Lê-se “camnhá”, e se refere a quem é “de fora”, sendo traduzido por Schwade como “civilizado”. 
3Lê-se “quinhá”, e apesar de ser entendido como sua autodenominação, na língua kinjayara significa “nós”. 



 

4 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

são aqui registradas, o são para dissipar qualquer possibilidade de distorções e tentativas de se 

estabelecer conflitos metodológicos. 

 Está superada a ideia de que a história é escrita pelos vencedores, assim como está superada a 

história como mera narrativa dos acontecimentos. Mas não se trata, aqui, de debater se melhor convém 

considerar as estruturas de longa duração ou se cabe ao historiador apenas contar uma história (Burke, 

1992). Ainda que a proposta seja discutir documentos (nos quais indiscutivelmente se inclui a oralidade) 

que possam convir para as investigações de uma vindoura CNIV, se esta seguir os exemplos da sua 

progenitora, não há garantias de que historiadores comporão seu corpo de investigação.4 Portanto, não 

se trata de discutir historiografia, mas de reforçar a importância de não se descartar ou ignorar 

possibilidades documentais, intentando evitar discórdia epistemológica ou metodológica. 

 Nos dias 4 e 5 de junho de 2024, foi realizada na cidade de São Paulo a primeira etapa do 

Seminário Nacional – Justiça de Transição para Povos Indígenas,5 com massiva participação de 

indígenas, com presença de representantes da APIB (Articulação dos Povos Indígenas do Brasil), de 

procuradores da República, como Marlon Alberto Weichert, de antropólogos, pesquisadores e 

jornalistas, incluindo Rubens Valente. Ao fim do primeiro dia, todas as pessoas foram convidadas a 

participar de grupos para discutir temas relacionados, estando este autor presente no que discutiu a 

Comissão Nacional Indígena da Verdade, com ênfase em sua metodologia. Tendo sida realizada uma 

breve apresentação, quem assim desejasse foi convidado a contribuir com ideias. Conforme as 

exposições eram realizadas foi se formando um alinhamento metodológico voltado à oralidade, sendo 

somente este autor e o jornalista Rubens Valente a destacar a importância de arquivos e acervos. 

 Cabe dizer que, em se tratando de pessoas indígenas, é seguro afirmar que a oralidade defendida 

pode diferir das concepções usadas nas ciências humanas. Se para estas, fonte oral se difere de tradição 

oral, podendo ser a primeira “narrativas individuais, informais, dialógicas, criadas no encontro entre 

historiador [pesquisador] e narrador”, e a segunda “construtos verbais que são formalizados, 

transmitidos, compartilhados” (Portelli, 2016, p. 9), aos indígenas presentes no Seminário a 

metodologia defendida visava acessar as memórias, uma oralidade que transita entre fonte e tradição, 

acessando ainda o testemunho de sua coletividade. 

                                                
4A Comissão foi formada por pessoas da área do Direito, Ciência Política e Psicologia, sendo elas: Claudio Fonteles, Gilson 
Dipp, José Carlos Dias, José Paulo Cavalcanti Filho, Maria Rita Kehl, Paulo Sérgio Pinheiro, Pedro Dallari e Rosa Maria 
Cardoso da Cunha. 
5As apresentações do primeiro dia estão disponíveis em: < https://www.youtube.com/watch?v=46iXzWHYwK4 >; e, as 
do segundo dia em: < https://www.youtube.com/watch?v=zKc1PKSLToM >. Acesso em: 25 set. 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=46iXzWHYwK4
https://www.youtube.com/watch?v=zKc1PKSLToM


 

5 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

 Decerto, reconhece-se, aqui, sua incomensurável importância como força motriz da oralidade. 

Pois, se como aponta Maurice Halbwachs (2003), a memória é uma constante negociação entre as 

reminiscências e testemunhos do indivíduo reforçados ou endossados pelas lembranças de quem nos 

rodeia, criando assim uma “memória coletiva”, trata-se ela, a oralidade, em larga medida também de 

uma perspectiva social. Considera-se ainda que a memória de um grupo, como destacou Evans-

Pritchard (1940), é indissociável de seu ambiente, de um contexto social, econômico, genealógico, 

geográfico, reforçando o valor das experiências, especialmente se estas geram traumas chamados de 

coloniais (Mullan, 2023). 

 Entre os povos indígenas, por sua vez, ainda que generalizações signifiquem flertar com um 

comportamento colonialista, pois seria como atribuir uma universalização conceitual a todos, pode-se 

dizer que eles compartilham a ideia de uma “memória viva”, sendo ela também uma “memória 

ancestral”. Elas são uma conexão territorial, estabelecendo vínculos cosmogônicos, como memórias 

de outras perspectivas de mundo (Krenak, 2019; 2020), em que epistemologias não compõe 

metodologias, sendo parte idiossincrática de suas existências. Isso fica mais evidente a partir dos relatos 

de Davi Kopenawa (2015), quando ele relaciona sua vivência à de seus ancestrais, e quando ele aponta 

todos os pormenores sobre como sua função social, a de “xamã”, está inevitavelmente conectada à 

estrutura social e mítica yanomami da criação do mundo, que não é imutável, mas vem se alterando 

diante do avanço do chamado “progresso” do “povo da mercadoria”. Eliane Potiguara (2018), por sua 

vez, com sua poética, atribui uma nova camada à “memória”, a da resistência, a presente no corpo e 

nas dores provocadas pela colonização. A memória, então, é a própria luta contra o apagamento, contra 

o epistemicídio, por sua existência e presença no presente, aproximando-se, inclusive, da proposta 

destacada no Seminário sobre a utilização da oralidade como metodologia para uma eventual CNIV. 

 Ainda que as concepções acima mencionadas de alguma maneira oponham perspectivas 

ocidentais, ou seja, de teóricos europeus, um, oriundo de uma escola durkheimiana (Halbwachs), e um 

antropólogo (Evans-Pritchard), a de indígenas (Ailton Krenak, Davi Kopeawa e Eliane Potiguara), 

cujas experiências partem da vivência e não da observação, fica evidenciado que a utilização da 

memória por meio dos relatos é uma ferramenta importante, independentemente da epistemologia ou 

perspectiva. No caso de se utilizar como metodologia a história oral (Alberti, 2008; Portelli, 2016), 

certamente não seria por ser uma segunda opção, na falta de uma melhor, como será visto. Da mesma 

forma, ainda que os conceitos possam sugerir pleonasmos, a oralidade, manifestação tão valiosa quanto 

a documental, não viria para corrigir outras perspectivas, supondo que estas corrigem as fontes orais 

(Prins, 1992, p. 166). Não se trata de atribuir valor ou importância a ponto de estabelecer hierarquias 



 

6 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

documentais. Concorda-se, aqui, com todo e qualquer argumento que defenda, justifique ou torne a 

oralidade necessária, especialmente se a proposta é fazer dos povos indígenas protagonistas de sua 

própria história. 

 O que se busca apontar é que, em nome do direito à verdade, à memória, à justiça, almejando 

– quando for o caso – reparação coletiva aos povos indígenas, uma das recomendações da CNV, não 

se pode ignorar a abrangência possibilitada pelos documentos presentes em arquivos e acervos pessoais 

e institucionais, sejam estes de entidades como o Cimi, por exemplo, universidades, ou do próprio 

estado brasileiro, como os produzidos pelos militares e autarquias. 

 Não se defende aqui que os textos escritos são como detentores de um caráter todo-poderoso 

(Chartier, 2002). Todo e qualquer documento não representa a verdade histórica, mas um registro a 

partir do qual se interpretará para então tentar chegar a ela. As fontes “têm historicidade” (Pinsky, 

2008), mas também podem revelar mais sobre quem as interpreta do que sobre o tema pesquisado. 

Não se pode desprezar, portanto, a importância de haver historiadores em investigações que envolvam 

recortes históricos e análises documentais para que os documentos, não importando quais, sejam mais 

do que um artifício ad hoc, sejam um caminho para se buscar revelar uma verdade histórica. 

 Ora, ainda que tenha sido implodida a premissa historiográfica de uma história baseada 

unicamente em registros oficiais, produzidos por governos e preservados em arquivos e acervos 

(Burke, 1992), estes não podem ser desprezados. Não apenas por continuarem esses locais a ser onde 

os novos historiadores começam sua trajetória profissional (Bacellar, 2008) – longe de querer defender 

o métier, mas já o fazendo -, mas também por serem parte da história. Entretanto, considerando o 

objetivo de não se reproduzir colonialidades (Quijano, 2005), a prática do senso crítico deve se ancorar 

na própria crítica à estrutura colonial. Não podendo se perder de vista que a naturalização da prática 

colonial pode passar despercebida, inclusive entre aqueles que a criticam. 

 Sendo “oficiais”, documentos institucionais carregam consigo, nas objetividades e 

subjetividades, a latente carga de poder simbólico (Bourdieau, 1989). Suas entrelinhas, porém, podem 

revelar padrões de comportamento, modus operandi, uma série de informações que não convém 

desprezar. Especialmente os produzidos em períodos ditatoriais, quando preservados, seja pela 

segurança de seus autores de que estavam fazendo o correto, cumprindo ordens, seja pela certeza da 

impunidade, podem ainda guardar grande riqueza de dados, à espera de serem encontrados para 

anunciar novos capítulos da já trágica história dos povos indígenas na contemporaneidade. Os acervos 

pessoais, por outro lado, podem conter documentos de outras naturezas, como missivas, relatórios, 



 

7 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

reportagens, pesquisas independentes, uma série de possibilidades que, à luz da bem aplicada crítica e 

do cruzamento de informações, podem ser uma inestimável contribuição. 

 

Arquivos e acervos: revelações 

 Parte da tradição metodológica da antropologia, a observação por meio da presença in loco 

parece ter se tornado sinônimo de pesquisas sobre povos indígenas e temas relacionados. Como uma 

naturalização de que somente assim se acessa suas culturas e histórias, supõe-se que de outra maneira 

a pesquisa não é legítima ou incorre no grave erro de não ouvir as populações originárias. À parte o 

fato de que a mera presença não anula a prática colonial, pelo contrário, sem dúvidas é salutar que as 

narrativas dessas pessoas sejam não somente parte, mas o acesso principal à sua cultura, ao seu modo 

de vida, à sua história. 

 Por outro lado, muitos documentos podem cumprir o papel de narradores, na falta daqueles 

que verdadeiramente testemunharam horrores do passado, para se tentar alcançar os fatos. Diante do 

inexorável avançar dos dias, a morosidade se torna uma implacável ferramenta silenciadora, já que a 

cada vida que deixa este plano é também a perda de uma gama de testemunhos. Os gritos não ecoarem 

mais na memória viva não pode significar resignação, assim como não pode ser aceitável que o silêncio 

perpetue impunidades. Outras formas de se acessar as narrativas são possíveis, e não se pode alegar 

que elas não existem. Muitas vezes elas apenas estão “fora” do que convencionalmente se considera 

um documento, mas podem surpreender quem estiver disposto a aceitá-las como testemunhos 

(Chartier, 2002, p. 44). 

 Um exemplo é a valiosa série de desenhos do acervo pessoal de Egydio Schwade, agora parte 

do arquivo da Casa da Cultura do Urubuí, em Presidente Figueiredo-AM, que os Kinja6, mais 

conhecido como Waimiri-Atroari, fizeram entre 1985 e 1986, a partir de um projeto de letramento 

proposto pelo casal Doroti Müller e Egydio Schwade, e que serviu de base documental da tese “Por que 

kamña matou Kiña?” A Retórica Indigenista Estatal, FUNAI e os Waimiri-Atroari (1967-1988). Aplicado na 

aldeia Yawará, o método inspirado em Paulo Freire (Freire, 1974) consistia em deixar papel em branco 

e lápis coloridos para que os Kinja desenhassem o que desejassem e no dia seguinte discutissem seu 

teor. Então, a partir do que tinham feito nas ilustrações, começaram a escrever em seu próprio idioma, 

o kinjayara. Das 193 imagens analisadas na tese “167 retratam animais, flora e seu cotidiano, e as outras 

                                                
6As diferentes formas de se escrever o nome dessa população, como será notado, deve-se às muitas iniciativas para 

alfabetizá-lo, e pela interferência direta da FUNAI. O autor utiliza a grafia considerada aceita e utilizada pela própria 
população, “Kinja”, mas mantém a forma utilizada nos documentos, quando citados. 



 

8 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

27 ilustram suas vidas após a chegada dos brancos” (Nakashima, 2022, p. 191). É justamente nessa 

categoria em que se encontram o menor número de produções que estão as revelações mais 

surpreendentes, mais violentas, mais tristes. 

 Após dominarem minimamente as letras, representações de plantas, animais e objetos foram 

substituídas por militares armados, casas perfuradas, lamentos, lembranças dos que foram assassinados 

ou desapareceram e questionamentos. Uma pergunta em especial se repetiu: “Por que kamña matou 

Kiña?”. Em um dos desenhos, duas figuras notadamente fardadas portando espingardas aparecem 

junto à frase “maxi abákahpa kamña yexime” (“kamña matou todos com bomba”) (Nakashima, 2022. p. 

200), enquanto em outra ilustração, uma casa, alguns objetos e uma pessoa estão entre as frases: 

Antigamente não tinha doença. Kiña estava com saúde. Olha 
civilizado aí! Olha civilizado ali! Lá! Acolá! Civilizado escondido atrás 
do toco-de-pau! Civilizado matou com bomba. 
Civilizado matou Sere. 
Civilizado matou Podanî. 
Civilizado matou Mani. 
Civilizado matou Akanamî. 
Civilizado matou Priwixi. 
Civilizado matou Txire. 
Civilizado matou Tarpiya. 
Com bomba. 
Escondido atrás do toco-de-pau! (Panaxi apud Comitê Estadual de Direito à Verdade, 
à Memória e à Justiça do Amazonas, 2014, p. 36). 
 

 Algumas ilustrações remetem a uma trágica e misteriosa passagem ocorrida dentro de território 

ancestral Kinja, em que uma aldeia inteira, a dos Tikiriya, desapareceu para dar lugar aos 

empreendimentos de uma mineradora, a Taboca, subsidiária da Paranapanema S.A.. 

Os alunos da aldeia Yawará desenharam casas dos Tikiriya e escreveram ao lado frases 
como estas: ‘Tikiriya yitîhpa, kamña yikame’ (Tikiriya foi embora. Taboca chegou) e 
‘Taboka ikame Tikiriya yitohpa. Apiyamyake, apiyemiyekî?’ (Taboca chegou, Tikiriya 
sumiu. Por quê? Por quê?). (Comitê Estadual de Direito à Verdade, à Memória e à 
Justiça do Amazonas, 2014, p. 38). 
 

 Outro registro endossa essa passagem afirmando que “Tabokae Tikiriya paktana” (Taboca foi 

no lugar onde Tikiriya morava) e que “Mudu kererema. Yara woma. Taboka tikiriya patana” (A casa toda 

furada. Parede caiu. Taboca foi no lugar onde Tikiriya morava) (Womé apud Comitê Estadual de 

Direito à Verdade, à Memória e à Justiça do Amazonas, 2014, p. 39). Um relato, apesar de não ter sido 

registrado em desenho, é digno de nota: “O que é que kamña jogou do avião e matou Kiña? Kamña 

jogou kawuni (de cima, de avião), igual a pó que queimou a garganta e Kiña logo morreu”. (OPAN 

apud Comitê Estadual de Direito à Verdade, à Memória e à Justiça do Amazonas, 2014, p. 34). 



 

9 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

 Esses relatos em forma de desenhos se referem ao período que compreende 1968, quando 

começou-se a estudar o território ancestral Kinja para a construção da rodovia BR-174, que cortou a 

área indígena ao meio, e 1986, quando a segunda Usina Hidrelétrica, a de Balbina, estava sendo 

finalizada (sendo a primeira, a Usina de Pitinga), e os trabalhos de alfabetização do casal Müller e 

Schwade foram encerrados. Fearnside (2015, p. 109) revela que dentro desse recorte histórico, em 1973, 

quando as obras da rodovia estavam na metade, um levantamento da própria FUNAI estimou a 

população Kinja em 3.500 pessoas, passando para 1.110, em 1979, quando as obras das usinas já 

estavam em curso, chegando a apenas 374, cuja maioria era de crianças e mulheres, em 1986. O autor 

destaca ainda que 

Em doze anos, mais que três mil índios desapareceram, mortos por epidemias de 
sarampo ou pelas balas dos aventureiros, caçadores e tropas jagunças de 
latifundiários, com claro apoio das autoridades federal e estadual (2015, p. 109). 

 
 Essa redução drástica da população, um verdadeiro ato genocida, posto que essas pessoas 

foram mortas por serem indígenas, foi julgada pelo IV Tribunal Bertrand Russel, em 1982, cujo juri 

sentenciou que os direitos dos Kinja foram violados pelo governo brasileiro, em especial pela “tomada 

de suas terras, apropriação dos recursos nativos e o uso de formas extremas de repressão, entre elas 

assassinatos planejados dos Waimiri” (Comissão Nacional da Verdade, 2014, p. 260). Porém, só veio a 

ser nacionalmente reconhecida décadas depois, quando a CNV divulgou seu relatório final apontando 

que, das 8.350 pessoas indígenas assassinadas apuradas, 2.650 eram Kinja (Comissão Nacional da 

Verdade, 2014, p. 254). 

 Ainda que testemunhos Kinja permaneçam acessíveis pela oralidade, não se pode desprezar a 

importância dos registros e denúncias posteriores feitos por pessoas como Egydio Schwade, sendo 

estes fundamentais para que a CNV alcançasse seus resultados, e tantas atrocidades ganhassem 

projeção. E não sendo os documentos “inocentes”, não importando sua natureza, posto que são fruto 

de seu tempo (Le Goff, 1990), o diálogo entre documentos não é um advento para a legitimação, mas 

para o fortalecimento da narrativa histórica. 

 Uma das principais referências sobre como os povos indígenas foram tratados durante a última 

ditadura brasileira, a obra Os fuzis e as flechas: história de sangue e resistência indígena na ditadura, do jornalista 

Rubens Valente, é amplamente citada por pesquisadores, indigenistas, indígenas e instituições devido 

à sua ampla e aprofundada pesquisa. Tendo sido lançada pouco tempo após o relatório da CNV vir a 

público, ela veio como uma espécie de ampliação das investigações da Comissão, com uma narrativa 



 

10 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

dinâmica e instigante, próprias do jornalismo investigativo. Apesar de sua inegável importância, não se 

pode negar que a falta de pesquisas a colocaram em lugar de destaque. O próprio autor apontou que 

(…) são poucos os livros que tiveram por foco específico a relação índios e militares 
no período de 1964-85, destacando-se Vítimas do milagre (1978), de Shelton H. 
Davis, e, Nosso índios, nossos mortos (1978), de Edilson Martins, além do fascinante Die 
if  you must (2003), de John Hemming (Valente, 2015, p. 10). 
 

 Valente destaca ainda que a obra é fruto de seus 26 anos de carreira, período no qual conheceu 

“cerca de trinta terras indígenas, dentre as quais yanomami, terena, guarani, nambikwara, tapirapé e 

xavante” (Valente, 2015, p. 11). Em suas 518 páginas e 27 capítulos, o livro aborda casos envolvendo 

diversos povos indígenas, casos de doenças, assassinatos, e até mesmo situações em que o estado evitou 

etnocídios. No decorrer do livro é possível identificar o modus operandi não só do estado, mas de uma 

série de interessados no esbulho de territórios indígenas, nem que para isso fosse preciso assassinar 

quem estivesse no caminho. Em uma passagem, o autor traz o testemunho do padre Luiz Roberto 

Gomes de Arruda, afirmando que seringalistas organizavam expedições para massacrar aldeamentos 

inteiros do povo Wari, com média de 50 a 100 pessoas, que deveriam ser todos exterminados, não 

devendo permanecer nem mesmo uma criança, além de serem muito assolados por doenças, como 

tuberculose. Após passar por uma acareação com o padre, o diretor do Serviço de Proteção aos Índios 

(SPI), Moacyr Ribeiro Coelho, encaminhou um ofício ao ministro da Agricultura confirmando a trágica 

ocorrência, alegando “imprevisão e inépcia dos que ordenaram, organizaram e dirigiram a expedição” 

(Valente, 2015, p. 16-17). 

 Chama a atenção também o caso vivido pelos Tapayuna, notadamente devido à indiferença 

dos órgãos responsáveis. De acordo com um desesperado relato, 

O bebê chupava o peito da mãe morta, chorando, cheia de abelha no rosto, nos olhos, 
entrando no nariz. E esses meninos e meninas de cinco anos acima, eles seguiram, 
mas não chegaram na aldeia, não alcançaram o pessoal e foram morrendo no 
caminho. […] Aquelas crianças pequenas ficaram por lá mesmo, ninguém cuidava 
porque tinha muitas crianças sem pai e mãe. Meninas e meninos de três e quatro anos, 
eles ficaram pra lá sem dormir, chamando ‘pai, mãe, [a]onde vocês foram?’ (Valente, 
2015, p. 59). 
 

 Valente (2015, p. 59-60) revela que, se à época o caso não se tornou público, agora, com a 

liberação dos documentos produzidos pela ditadura, é sabido que o sertanista responsável, João 

Américo Peret, não só foi responsabilizado, como punido. “Estrategicamente, porém, o governo 

manteve a opinião pública longe do que poderia ter sido um escândalo internacional”. 

 Outras diversas ocorrências foram reveladas por relatos e documentos oficiais. O livro permeia 

vários casos envolvendo as próprias agências indigenistas, SPI e FUNAI, outras instituições do estado, 



 

11 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

e também empresas de mineração, garimpeiros, missões religiosas, numa série de episódios reveladores 

sobre como os povos indígenas foram tratados durante a ditadura. 

 Suas apurações de campo, inegavelmente ricas, decorrentes do contato direto com os indígenas 

foram reforçadas pela leitura de milhares de páginas de documentos cujo sigilo caiu a partir de 2008. 

Valente (2015, p. 12) relatou que 

Na Coordenação Regional do Arquivo Nacional de Brasília, copiei e li um total de 
11786 páginas, fotografadas uma a uma, que formam um acervo de 187 dossiês 
produzidos pelo braço do Serviço Nacional de Informações (SNI) na Funai sobre 
pessoas, instituições e assuntos. Nos arquivos do Núcleo de Documentação (Nudoc) 
do Departamento de Proteção Territorial (DPT) e do Serviço de Gestão Documental 
(Sedoc) da sede da Funai, em Brasília, copiei e consultei perto de 6 mil páginas que 
formam inúmeros processos de demarcação de terras indígenas no país. Tive acesso 
a documentos do Museu do Índio, no Rio, da prelazia de São Félix do Araguaia, em 
Mato Grosso, da Universidade Federal da Grande Dourados, do Arquivo Público de 
Cuiabá e do Instituto Socioambnetal (ISA), de São Paulo. 

 
E completou afirmando ter se deparado com um quado desolador. “Páginas de documentos 

oficiais por décadas sigilosas e enfim deixadas ao alcance dos pesquisadores, revelam desfechos cruéis 

para operações do governo”, e indicam percursos importantes e promissores para novas pesquisas. 

 Cabe mencionar ainda a dissertação de Amanda Gabriela Rocha Oliveira intitulada Povos 

Indígenas e Ditaduras de Segurança Nacional no Cone Sul: o caso dos Kaingang no Rio Grande do Sul (1963-1988), 

cujo objetivo foi “traçar e entender a perspectiva do Estado em relação a sua atuação para com os 

Kaingang durante a ditadura militar no RS” (Oliveira, 2020, p. 94). Para tal, a autora analisou fontes 

consideradas “documentos da repressão” presentes no Arquivo Nacional e no Armazém Memória 

referentes ao acervo do Serviço Nacional de Informação no RS (SNI/RS) e também à Assessoria de 

Segurança e Informação da FUNAI (ASI-FUNAI), revelando especificidades sobre como os Kaingang 

foram tratados pelo Estado no período citado. 

 Com destaque na CNV e na Comissão da Verdade em Minas Gerais (2017), alvo de pesquisas 

acadêmicas, e mencionado também por indígenas (APIB, 2021),7 o chamado Relatório Figueiredo é 

um dos documentos mais emblemáticos sobre as violências praticadas contra os povos indígenas na 

história recente. Em suas milhares de páginas, a investigação de Jáder de Figueiredo revelou inúmeros 

casos de toda sorte de violência praticada por servidores do próprio SPI, em verdadeiros exemplos de 

crueldade, desumanização e desprezo. 

                                                
7Célia Xakriabá menciona poeticamente o Relatório nos seguintes versos: Muita história foi recoberta / Da violência 
cometida aos nossos povos guerreiros, / Somente veio a tona o massacre dos povos indígenas / Da denúncia pelo relatório 
Figueiredo (APIB, 2021). 



 

12 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

 Ainda que a motivação dessa investigação possa ser atribuída a uma tentativa de desvincular as 

crescentes denúncias contra o Serviço do corpo político do golpe de 1964 (Guimarães, 2015, p. 56-

58), e que Figueiredo se esforçou para atribuir a responsabilidade a indivíduos e não ao um sistema 

estruturado para lesar os povos indígenas, as informações são valiosas. 

 Instalada em 3 de novembro de 1967, após ouvir dezenas de testemunhas e juntar centenas de 

documentos nas unidades das cinco Inspetorias visitadas, a investigação apontou que o indígena, 

“razão de ser do SPI, tornou-se vítima de verdadeiros celerados, que lhe impuseram um regime de 

escravidão. […] Venderam-se crianças”, efetuaram “Torturas contra crianças e adultos”. Praticava-se 

espancamentos “independentes de idade ou sexo”, “Havia alguns que requintavam a perversidade, 

obrigando pessoas a castigarem seus entes queridos”. Fazia-se uso do “tronco”, que “Consistia na 

trituração do tornozelo da vítima”. Figueiredo chegou a afirmar que o castigo de trabalho forçado e 

cárcere privado seriam a “humanização das relações índio-SPI”, e foi além. Apontou casos de estupros, 

de puérperas obrigadas a trabalhar um dia após o parto. Mas o autor da investigação também não se 

furtou de apontar o prejuízo causado ao SPI (Brasil, 1967, p. 4912-4914), como se a instituição também 

fosse vítima de seus agentes. 

 À parte a imprescindível investigação que colocou os holofotes sobre as violências praticadas 

contra os povos indígenas, faz-se necessário atentar-se a como tão valioso documento veio a público. 

E, nesse contexto, é inevitável mencionar Marcelo Zelic, que apesar de não compartilhar os ofícios de 

historiador, apontou a importância não só dos arquivos, mas das pessoas que lá trabalham. Em suas 

passagens pelo então Museu do Índio, agora batizado como Museu dos Povos Indígenas, afirmou ele 

pertinentemente que “você entra em um arquivo e simplesmente não vai direto ao fichário, você entra 

lá e conversa com as pessoas, com quem trabalha lá”. Destacou ainda que “A fonte viva do arquivo são 

os arquivistas e não o arquivo propriamente dito” (Lima; Atenas Azola, 2017, p. 351). Foi colocando 

em prática essa observação que não somente veio a público o possivelmente único registro em vídeo 

da famigerada técnica de tortura, o “pau-de-arara”, constantemente negada, mas também o Relatório 

Figueiredo. 

 A partir da demanda dos próprios indígenas de serem incluídos nas investigações da CNV 

(Lima; Atenas Azola, 2017), Zelic, com sua experiência em garimpar arquivos para seu projeto, o 

Armazém Memória, visitou o Museu dos Povos Indígenas onde, ao contextualizar sua busca, deparou-

se com o registro de Jesco von Puttkamer, que “acabou ficando no esquecimento por não estar inserido 

em uma discussão que pudesse conferir importância àquela imagem” Lima; Atenas Azola, 2017, p. 

351). Nesse vídeo, pode-se ver a formatura da primeira turma da Guarda Rural Indígena (GRIN) 



 

13 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

demonstrando técnicas militares para o público presente, que contava com políticos e militares, e 

surpreendeu a todos ao incluir a citada técnica de tortura. No mesmo contexto, Elena Guimarães, 

funcionária do Museu, contatou Zelic para que ele fosse ao Rio “porque ela tinha achado vários 

arquivos de interesse daquela conversa que estava em andamento com ela” (Lima; Atenas Azola, 2017, 

p. 352). Nas palavras do próprio Zelic: 

Nesse dia eu pude entrar no arquivo, ela me mostrou um conjunto documental que 
em 2008 tinha sido transferido da Funai para o Museu do Índio, e essa transferência 
não era à toa. [...] o Jaime Antunes que era o diretor do Arquivo Nacional, soltou uma 
portaria pedindo a todos os Ministérios solicitando o recolhimento de arquivos que 
eram ligados ao período da Ditadura. E a Funai, ao invés de enviar seus documentos 
para o Arquivo Nacional, mandou tudo para o Museu do Índio. E isso foi parar lá no 
Museu, totalizando 150 caixas não catalogadas, não fazia nem parte do banco de 
dados. De 2008 a 2010, eles ficam com as caixas guardadas do jeito que vieram [...] E 
no meio destes documentos a Elena vira e fala (e nesse momento estávamos em 
2012): ‘olha, nós puxamos várias caixas de coisas que dizem respeito a ditadura’. Ai 
quando cheguei para ela me mostrar as caixas, ela me mostra a primeira caixa e olho 
a capa: naquele momento eu já tinha ouvido falar no Relatório Figueiredo (RF), que 
supostamente tinha pegado fogo em um incêndio na Funai […]. De repente eu olho 
exatamente a assinatura do Jader Figueiredo na capa: ali estava o original, assinado a 
caneta. Falo para ela: ‘esse aqui é o Relatório Figueiredo’. Então a Elena começou a 
trazer todas as caixas com os volumes (Lima; Atenas Azola, 2017, p. 352-353). 

 
 Apesar de a princípio o Relatório Figueiredo não ter provocado impacto midiático significativo, 

como lembra o próprio Zelic (Lima; Atenas Azola, 2017, p. 354), é inegável que sua descoberta foi 

uma inestimável contribuição para as investigações da CNV e todos os seus desdobramentos. 

 

Considerações finais 

 Os exemplos acima citados não se restringem em si, mas podem se desdobrar por incontáveis 

novas pesquisas e possibilidades. Para iniciar e concretizar a tese, este autor passou por um período de 

um mês na casa de Egydio Schwade, onde digitalizou mais de seis mil páginas, entre documentos de 

entidades, como a FUNAI – incluindo laudos técnicos, telegramas e contratos entre a autarquia e 

empresas de mineração -, Ministério do Interior, etc, além de relatórios, cartas de Prelazias que atuaram 

na região amazônica, e muito mais, em sua maioria relacionada às violências praticadas contra os Kinja. 

Tendo digitalizado essas milhares de páginas, impedindo que ficassem à mercê dos efeitos do tempo, 

elas agora podem ser acessadas gratuitamente, já que, após uma parceria entre a família Schwade, a 



 

14 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Ocareté e o Armazém Memória,8 elas agora fazem parte do incomensurável acervo que Marcelo Zelic 

veio articulando durante anos. Convém dizer ainda que estas seis mil páginas são uma parcela ínfima 

das milhões de páginas que integram o acervo do Armazém Memória, sendo ele uma fonte de extrema 

riqueza e importância para toda e qualquer investigação sobre povos indígenas na história recente do 

país. 

 Da mesma forma, o livro de Rubens Valente é apenas a porta de entrada para aprofundar casos 

já investigados por ele e outros que aguardam resoluções e olhares interessados em continuar por essa 

seara. O mesmo vale para o Relatório Figueiredo que, apesar de ter sido encerrado no final da década 

de 1960, carece de maior aprofundamento. Não só por suas dezenas de volumes conterem uma quantia 

inestimável de dados, mas por seus casos serem “apenas” parte de uma estrutura que é historicamente 

anti-indígena (Quijano, 2005). Em outras palavras, ainda que Jáder de Figueiredo tenha 

minuciosamente acusado uma série de agentes do antigo SPI, ele não avaliou esses atos para além da 

agência indigenista estatal, considerando o funcionamento do estado brasileiro (Nakashima, 2022). 

 Reconhece-se aqui que a história oral, como defendeu Prins (1992, p. 33) seja um recurso para 

que historiadores modernos não sejam consumidos em “um poço de compreensão circunscrito por 

sua própria cultura”. Não obstante, indo além, mas de modo a encontrar alinhamentos e diálogos com 

as propostas acima citadas de uma possível CNIV, entende-se as suspeitas que possam existir em 

relação aos documentos escritos, os ditos “oficiais”. Como mencionado, o mesmo já se deu dentro da 

própria historiografia, e debates já suscitaram a questão sobre se modificações dos tempos da história 

não são consequência de mudanças na própria noção de fontes históricas (Le Goff, 1990). Mesmo os 

debates acerca dos tempos históricos abarcando uma concepção de “longa duração” - o que de alguma 

maneira dialoga com temporalidades indígenas, estando estas relacionadas à memória -, de modo que 

“a escrita perde seu privilégio, enquanto assumem importância a arqueologia, o documento 

iconográfico e até mesmo a enquete oral, no âmbito de uma etnologia histórica” (Le Goff, 1990, p. 

78), não se deve afirmar que os arquivos perderam sua importância. Pelo contrário, abrangeram-se as 

possibilidades! Nesse sentido, a proposta de Plens e Pereira (2024, p. 27) de investigar crimes do 

passado, incluindo aí possíveis abordagens também para uma CNIV, utilizando “A análise de locais 

traumáticos e cenários de violência por meio de métodos arqueológicos”, sendo estes cruciais “para 

                                                
8O acervo de pessoal de Egydio Schwade e outras milhões de páginas podem ser acessadas em: < 

https://armazemmemoria.com.br/centros-indigena/ >. Acesso em: 6 out. 2025. 

https://armazemmemoria.com.br/centros-indigena/


 

15 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

interpretação de eventos com base em evidências físicas e contextuais, possibilitando uma 

compreensão mais precisa dos fatos” também não podem ser descartados. 

 Em 16 de setembro de 2025, a APIB divulgou suas razões para a criação de uma Comissão 

Nacional Indígena da Verdade. Mencionando as recomendações da CNV e reproduzindo as vítimas 

contabilizadas a partir de suas investigações, a APIB (2025) “decidiu incorporar no seu plano de ação, 

nas suas agendas e instâncias nacionais e regionais, o debate sobre as recomendações da CNV, a partir 

de seu Planejamento anual em fevereiro de 2024”. 

 A carta segue dizendo que: 

No Seminário de São Paulo, lideranças das distintas regionais que compõem a Apib 
alertaram para a necessidade de as discussões sobre a Justiça de Transição serem 
levadas para as bases do movimento indígena. Deliberou-se, então, pela criação de 
mecanismo de articulação entre pontos focais em cada organização de base, entidades 
promotoras e equipe de pesquisadores indígenas, que receberam formação com mais 
de 70 horas sobre o tema de Justiça de Transição e Povos Indígenas na Universidade 
de Brasília. Por meio dessa ação coordenada foram realizados em 2025 sete 
seminários regionais com as organizações de base da Apib, que permitiram resgatar 
históricos comuns da violência e dos crimes cometidos pelo regime de exceção: 
assassinatos, perseguições, remoções forçadas, sequestro de crianças, 
envenenamentos, impactos de hidrelétricas, estradas, e outros empreendimentos 
econômicos, como a expansão agrícola sobre seus territórios. 
 

 Visando ampliar o debate sobre memória, verdade, reparação integral e justiça para os povos 

indígenas, foi criado o Fórum: Memória, Verdade, Reparação Integral, Não Repetição e Justiça para os 

Povos Indígenas, englobando não apenas organizações indígenas, mas também entidades da sociedade 

civil, indigenistas e observadores internacionais. Após a realização de 16 plenárias, o Fórum levantou 

“mais de 80 casos de povos que tiveram seus direitos barbaramente violados pela ditadura” (APIB, 

2025), e finalizou afirmando que 

A ideia de uma Comissão Nacional Indígena da Verdade (CNIV) certamente só pode 
ser resultado de um processo de construção coletiva, contando principalmente com 
o protagonismo dos povos indígenas, como foi demonstrado até aqui. A sua 
instituição, porém, é dever do Estado brasileiro, que está obrigado, nos termos do 
art. 216 da Constituição Federal, a assegurar a cada povo indígena o seu direito à 
memória, e, portanto, o direito a estar habilitado, por si próprio, a contar a sua história 
com pretensão à justiça. A revelação da verdade, nessa perspectiva, é fundamental 
para superar o passado de violência e valorizar o direito dos povos indígenas a se 
sentirem diferenciados, autônomos em suas decisões e seguros de sua perpetuação 
como povos distintos. 

 Diante do exposto, reafirma-se que a construção de uma Comissão Nacional Indígena da 

Verdade é não apenas um imperativo ético e jurídico, mas uma oportunidade para integrar fontes 

diversas — arquivos, oralidade, arqueologia — na busca por memória, verdade e reparação integral. 



 

16 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

Ao reconhecer a riqueza dos acervos e o protagonismo dos povos indígenas, conclui-se que novas 

pesquisas e práticas colaborativas são condição necessária para que o Estado cumpra seu dever 

constitucional e para que se garanta a não repetição das violências históricas. 

 

Referências 

ALBERTI, Verena. Fontes orais: histórias dentro da história. In: PINSKY, Carla Bassanezi (org.). 
Fontes históricas. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2008. p. 155-202. 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na história do Brasil. Rio de Janeiro: FGV, 2010. 

APIB. Ditadura nunca mais: para que nunca se esqueça. APIB. 31 mar. 2021. Disponível em: < 
https://apiboficial.org/2021/03/31/ditadura-nunca-mais-para-que-nunca-se-esqueca/ >. Acesso em: 
2 out. 2025. 

APIB. Por que uma Comissão Nacional Indígena da Verdade? APIB. Brasília-DF, 16 set. 2025. 
Disponível em: < https://apiboficial.org/files/2025/09/CARTA-POR-QUE-UMA-
COMISS%C3%83O-NACIONAL-IND%C3%8DGENA-DA-VERDADE.pdf  >. Acesso em: 24 
nov. 2025. 

BACELLAR, Carlos. Fontes documentais: uso e mau uso dos arquivos. In: PINSKY, Carla Bassanezi 
(org.). Fontes históricas. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2008. p. 23-80. 

BLOCH, Marc. Apologia da história, ou, o ofício do historiador. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 
2001. 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Lisboa: Difel; Rio de Janeiro: Editora Bertrand, 1989. 

BURKE, Peter. A história dos acontecimentos e o renascimento da narrativa. In: BURKE, Peter (org.). 
A Escrita a história: novas perspectivas. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1992. 
p. 327-348. 

BRASIL. Relatório Figueiredo. Presidência de Jáder de Figueiredo Correia. Brasília: Ministério do 
Interior, 1968. Disponível em: < https://midia.mpf.mp.br/6ccr/relatorio-figueiredo/relatorio-
figueiredo.pdf  >. Acesso em: 2 out. 2025; 

CAVALLI, Guilherme (org.). Congresso anti-indígena: os parlamentares que mais atuaram 
contra os direitos indígenas. CIMI, set. 2018. Disponível em: < https://cimi.org.br/wp-
content/uploads/2018/09/congresso-anti-indigena.pdf  >. Acesso em: 11 jul. 2025. 

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. 2 ed. Algés-Portugal: 
Difel, 2002. 

https://apiboficial.org/2021/03/31/ditadura-nunca-mais-para-que-nunca-se-esqueca/
https://apiboficial.org/files/2025/09/CARTA-POR-QUE-UMA-COMISSÃO-NACIONAL-INDÍGENA-DA-VERDADE.pdf
https://apiboficial.org/files/2025/09/CARTA-POR-QUE-UMA-COMISSÃO-NACIONAL-INDÍGENA-DA-VERDADE.pdf
https://midia.mpf.mp.br/6ccr/relatorio-figueiredo/relatorio-figueiredo.pdf
https://midia.mpf.mp.br/6ccr/relatorio-figueiredo/relatorio-figueiredo.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2018/09/congresso-anti-indigena.pdf
https://cimi.org.br/wp-content/uploads/2018/09/congresso-anti-indigena.pdf


 

17 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

COMISSÃO DA VERDADE EM MINAS GERAIS (COVEMG). Relatório. Belo Horizonte: 
COVEMG, 2017. Disponível em: < https://www.gov.br/memoriasreveladas/pt-
br/assuntos/comissoes-da-verdade/estaduais/comisso-da-verdade-em-minas-gerais_relatrio-
final_2017-compressed.pdf  >. Acesso em: 2 out. 2025. 

COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE. Relatório vol. 2: textos temáticos. Brasília: CNV, 2014. 
Disponível em: < 
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_2_digital.pdf  >. Acesso em: 9 
set. 2025 

COMITÊ ESTADUAL DE DIREITO À VERDADE, À MEMÓRIA E À JUSTIÇA DO 
AMAZONAS. A ditadura militar e o genocídio do povo Waimiri-Atroari: por que kãmna matou 
kiña? Campinas/SP: Curt Nimuendajú, 2014. 

EVANS-PRITCHARD, Edward Evan. The Nuer: A Description of  the Modes of  Livelihood and 
Political Institutions of  a Nilotic People. Oxford: Clarendon Press, 1940. 

FEARNSIDE, Philip M. A hidrelétrica de Balbina: O Faraonismo Irreversível versus o Meio Ambiente 
na Amazônia. In: Hidrelétricas na Amazônia: Impactos Ambientais e Sociais na Tomada de 
Decisões sobre Grandes Obras. v.1. Manaus: Editora do Instituto Nacional de Pesquisas da 
Amazônia (INPA), 2015. p. 97-125. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974. 

GUIMARÃES, Elena. Relatório Figueiredo: entre tempos, narrativas e memórias. Dissertação 
(Mestrado em Memória Social) - Programa de Pós-Graduação em Memória Social, Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2015. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2003. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã yanomami. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

LE GOFF, Jacques. A história nova. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

LIMA, Edilene Coffaci de; ATENAS AZOLA, Fabiano. Entrevista com Marcelo Zelic: sobre o 
relatório Figueiredo, os indígenas na comissão nacional da verdade e a defesa dos direitos humanos. 
Mediações - Revista de Ciências Sociais, Londrina, v. 22, n. 2, p. 347–365, 2017. DOI: 
10.5433/2176-6665.2017v22n2p347. Disponível em: < 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/mediacoes/article/view/32262 >. Acesso em: 2 out. 2025. 

https://www.gov.br/memoriasreveladas/pt-br/assuntos/comissoes-da-verdade/estaduais/comisso-da-verdade-em-minas-gerais_relatrio-final_2017-compressed.pdf
https://www.gov.br/memoriasreveladas/pt-br/assuntos/comissoes-da-verdade/estaduais/comisso-da-verdade-em-minas-gerais_relatrio-final_2017-compressed.pdf
https://www.gov.br/memoriasreveladas/pt-br/assuntos/comissoes-da-verdade/estaduais/comisso-da-verdade-em-minas-gerais_relatrio-final_2017-compressed.pdf
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/images/pdf/relatorio/volume_2_digital.pdf
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/mediacoes/article/view/32262


 

18 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

MONTEIRO, John Manuel. Unidade, diversidade e a invenção dos índios: entre Gabriel Soares de 
Sousa e Francisco Adolfo de Varnhagen. Revista de História 149 (2), p. 109-137, 2003. Disponível 
em: < https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18967/21030 >. Acesso em: 24 nov. 2025. 

MULLAN, Jennifer. Decolonizing therapy: Oppression, historical trauma, and politicizing your 
practice. Nova York: W.W. Norton & Company, 2023. 

NAKASHIMA, Henry Albert Yukio Mähler-. “Por que kamña matou Kiña?” A Retórica 
Indigenista Estatal, FUNAI e os Waimiri-Atroari (1967-1988). 459 p. Tese de Doutorado em 
História. Departamento de História do Programa de Pós-Graduação em História da Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2022. 

Oliveira, Amanda Gabriela Rocha. Povos Indígenas e Ditaduras de Segurança Nacional no Cone 
Sul (1963-1988). 215 p. Dissertação de Mestrado em História. Programa de Pós-Graduação em 
História do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 2020. 

PINSKY, Carla Bassanezi (org.). Fontes históricas. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2008. 

PLENS, Cláudia Regina; PEREIRA, Flávio de Leão Bastos. Comissões da Verdade e Direitos  
Indígenas: Desvendando Injustiças Históricas por meio da e Justiça de Transição e da Arqueologia. 
Cadernos do Lepaarq, v. XXI, n. 42, p. 06-36, Jul-Dez. 2024. Disponível em: < 
https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/lepaarq/article/download/26808/20570/ >. Acesso em: 24 
nov. 2025. 

PORTELLI, Alessandro. História oral como arte de escuta. São Paulo: Letra e Voz, 2016. 

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. 3 ed. Rio de Janeiro: Grumin, 2018. 

PRINS, Gwyn. História oral. In: BURKE, Peter (org.). A Escrita a história: novas perspectivas. São 
Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1992. p. 163-198. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Edgardo 
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-
americanas. Colección Sur Sur, CLACSO. Buenos Aires, Argentina, set., 2005.  p. 107-130. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da 
experiência. 4 ed. São Paulo: Cortez, 2002. 

VALENTE, Rubens. Os fuzis e as flechas: história de sangue e resistência indígena na ditadura. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

https://revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18967/21030
https://revistas.ufpel.edu.br/index.php/lepaarq/article/download/26808/20570/


 

19 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2025): Edição 43 

VARNHAGEN, Francisco Adolfo de. História Geral do Brazil. v. 1. 2a ed. Rio de Janeiro: E. e H. 
Laemmert, 1877. Disponível em: < https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/4825 >. Acesso em: 18 
dez. 2021. 

ZEMA, Anta Catarina; DRUMMOND, Clarisse; ZELIC, Marcelo; MOREIRA, Elaine. Historical 
justice and reparation for Indigenous Peoples in Brazil and Canada. Dossier Indigenous Peoples, 
tribunals, prisons, and legal and public processes in Brazil and Canada. Vibrant, Virtual Braz. Anthr. 
18 , 2021. Disponível em: < https://doi.org/10.1590/1809-43412021v18a707 >. Acesso em: 18 set. 
2025. 

 

https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/4825
https://doi.org/10.1590/1809-43412021v18a707

