
 

1 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Abdias do Nascimento e o quilombismo como projeto 
emancipatório nacional 

 
Abdias do Nascimento and quilombismo as a national 

emancipatory project 

 
André Luiz Pereira Pinho 

Graduado em História 
Universidade Estadual de Montes Claros (UNIMONTES) 

andrelluiz999@proton.me 
 
Recebido: 11/12/2025 
Aprovado: 21/01/2026 
 
Resumo: O artigo examina a formulação do quilombismo por Abdias do Nascimento como projeto 
político, filosófico e civilizatório do povo negro no Brasil. A partir da experiência histórica dos 
quilombos, especialmente Palmares, o autor analisado transforma o quilombo em paradigma de 
reorganização social, propondo um modelo de sociedade anticapitalista, antirracista, pan-africanista e 
afro-indígena. O texto discute como o quilombismo articula memória da resistência à escravidão, crítica 
ao mito da democracia racial e defesa de um Estado fundado na autodeterminação negra, na 
democracia de base e na centralidade da cultura afro-brasileira. Dialogando com autores como Clóvis 
Moura, Beatriz Nascimento, Lélia Gonzalez, Amílcar Cabral e Frantz Fanon, o artigo argumenta que 
o quilombismo não idealiza o passado, mas mobiliza os legados quilombolas como ferramenta teórica 
e política para a refundação radical do Brasil em bases populares e plurirraciais. Conclui-se que essa 
visão reposiciona o protagonismo negro nos debates sobre nação, classe, desenvolvimento e 
descolonização do Estado brasileiro no Brasil. 
 
Palavras-chave: quilombismo; pensamento negro; pan-africanismo.  
 
Abstract: The article examines Abdias do Nascimento’s formulation of quilombismo as a political, 
philosophical, and civilizational project of the Black population in Brazil. Drawing on the historical 
experience of quilombos, especially Palmares, the author under analysis turns the quilombo into a 
paradigm for social reorganization, proposing a model of anti-capitalist, anti-racist, Pan-Africanist and 
Afro-Indigenous society. The text discusses how quilombismo articulates the memory of resistance to 
slavery, a critique of the myth of racial democracy, and the defense of a state grounded in Black self-
determination, grassroots democracy and the centrality of Afro-Brazilian culture. In dialogue with 
authors such as Clóvis Moura, Beatriz Nascimento, Lélia Gonzalez, Amílcar Cabral and Frantz Fanon, 
the article argues that quilombismo does not idealize the past, but mobilizes quilombola legacies as a 
theoretical and political tool for the radical refounding of Brazil on popular and pluri-racial bases. It 
concludes that this perspective repositions Black protagonism in debates on nation, class, development 
and the decolonization of the Brazilian state. 
 
Keywords: quilombismo; Black thought; Pan-Africanism.  



 

2 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Introdução 

A formulação do quilombismo por Abdias do Nascimento (1980) constitui um dos esforços 

mais ambiciosos de pensar, a partir do Brasil, um projeto político, filosófico e civilizatório negro para 

além das fronteiras nacionais. Longe de tratar os quilombos apenas como refúgios de escravizados 

fugidos, Abdias os toma como matrizes históricas de sociabilidade, economia, espiritualidade e poder, 

capazes de orientar a refundação da sociedade brasileira em bases antirracistas, anticapitalistas e pan-

africanistas. Este artigo parte da hipótese formulada pelo ícone do panafricanismo brasileiro de que o 

quilombismo deve ser compreendido não apenas como metáfora de resistência, mas como proposta 

sistemática de reorganização do Estado, da economia e da própria ideia de nação.  

O problema que orienta a investigação pode ser formulado nos seguintes termos: em que 

medida o quilombismo condensa, reatualiza e radicaliza debates do pensamento negro brasileiro e do 

pan-africanismo ao propor um projeto nacionalista não branco, socialista e afro-indígena para o Brasil? 

Ao recuperar a centralidade dos quilombos (e de Palmares, em particular) como experiências históricas 

de poder popular negro, Abdias desloca o quilombo do campo da memória heroica para o terreno da 

teoria política e da imaginação institucional, propondo-o como paradigma para a construção de um 

“Estado quilombista”. 

A pertinência deste estudo decorre tanto da ofensiva histórica contra direitos quilombolas 

(mesmo após a constituição de 1988) e políticas de ação afirmativa quanto da atualidade das disputas 

em torno da forma do Estado e do desenvolvimento no Brasil. Em um cenário de duradouro (nunca 

deixou de existir) do racismo no Brasil e no mundo (não só, mas principalmente no Ocidente), de 

avanço de projetos autoritários e de reconfiguração do capitalismo global, revisitar o quilombismo 

permite recolocar o protagonismo negro no centro das discussões sobre democracia, soberania e futuro 

nacional. Trata-se também de tensionar leituras acadêmicas (ou não) alienadas e liberais ou meramente 

culturais da questão racial, evidenciando seu enraizamento em estruturas econômicas, geopolíticas e 

epistêmicas.  

O artigo se ancora em uma abordagem teórico-conceitual e em pesquisa bibliográfica, 

mobilizando textos de Abdias do Nascimento (1980; 1978) em especial O quilombismo e O genocídio do 

negro brasileiro, em diálogo com a produção de Clóvis Moura (1981), Beatriz Nascimento (2020), Lélia 

Gonzalez (2020), Amílcar Cabral (1969), Frantz Fanon (1961), Julius Nyerere (1978) e Darcy Ribeiro 

(1995), entre outros. Ao aproximar o quilombismo das formulações sobre revolução africana, 

socialismo negro, nacionalismo anticolonial e crítica à democracia racial, busca-se evidenciar as 



 

3 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

continuidades e singularidades do projeto nacional-panafricanista no interior de uma constelação mais 

ampla de lutas do Atlântico Negro.  

Metodologicamente, articulam-se duas operações principais. Em primeiro lugar, a reconstrução 

do contexto histórico e intelectual em que Abdias elabora o quilombismo, considerando sua trajetória 

no movimento negro, sua atuação parlamentar e sua inserção em redes pan-africanistas. Em segundo 

lugar, a análise das categorias centrais, como: quilombo, nação, Estado, povo negro, cultura, socialismo, 

pan-africanismo, alianças afro-indígenas, com atenção às suas implicações para a crítica do capitalismo 

dependente e do mito da democracia racial no Brasil. 

A estrutura do texto reflete esse percurso. Na primeira seção, discutimos a emergência do 

quilombismo no cruzamento entre memória da escravidão, experiências contemporâneas de 

comunidades quilombolas e debates sobre a questão nacional. Na segunda, examinamos o núcleo 

conceitual do projeto quilombista, destacando a transformação do quilombo em paradigma de 

organização econômica, política e cultural. Na terceira, exploramos as consequências do quilombismo 

para a reflexão sobre Estado, desenvolvimento e descolonização, enfatizando sua atualidade frente às 

lutas quilombolas, indígenas e periféricas do presente. 

Ao final, argumentamos que o quilombismo, longe de ser uma utopia abstrata ou um mero 

símbolo identitário, configura-se como tecnologia política e epistêmica capaz de reordenar as relações 

entre raça, classe, território e poder no Brasil. Ao recolocar o povo  não branco como sujeito coletivo 

da história nacional, o quilombismo questiona tanto os limites do nacional-desenvolvimentismo 

quanto as promessas inconclusas da democracia liberal, propondo uma outra gramática de futuro 

ancorada nos legados, saberes e experimentações dos quilombos brasileiros. Ao situar o quilombismo 

entre história social, teoria política e estudos anti-coloniais, o artigo pretende, por fim, contribuir para 

reavivar a memória revolucionária de Abdias e sua contribuição como produtor cultural, político, 

professor e acadêmico de renome internacional, reconhecendo-o como intelectual orgânico que 

formula, desde o “terceiro mundo” um projeto de sociedade. Com isso, busca-se também oferecer 

ferramentas analíticas para compreender a vitalidade contemporânea das práticas e imaginações 

quilombistas. Essas reflexões dialogam diretamente com disputas políticas em curso. 

 

O quilombismo como herança  

A compreensão do quilombismo exige o retorno à própria história dos quilombos, pois é nesse 

território simbólico e material que Abdias do Nascimento encontra as bases para formular seu conceito 



 

4 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

fundamental. O quilombo não figura, nesse sentido, como arco ou capítulo fechado do passado, mas 

como experiência histórica de longa duração que revela outra racionalidade social possível, construída 

no seio de um regime escravista cuja lógica de opressão foi enfrentada pela criação de formas próprias 

de organização. É por isso que, antes de se constituir como conceito político contemporâneo, o mesmo 

se mostra como continuidade de um processo de insurgência e invenção coletiva iniciado pelos 

africanos escravizados e seus descendentes. 

Essa perspectiva se aproxima da leitura de Clóvis Moura, para quem os quilombos constituíam 

muito mais do que simples refúgios, sendo expressão direta da luta de classes no escravismo e da 

capacidade organizativa das populações negras. Moura refuta categoricamente qualquer interpretação 

que reduza os quilombos a agrupamentos improvisados ou de subsistência mínima. Em Os Quilombos 

e a Rebelião Negra, ele demonstra a complexidade econômico-social dessas formações: 

os negros eram divididos em grupos, ou setores, todos trabalhando de acordo com a 
sua especialidade. Esta forma de divisão do trabalho levava a que houvesse 
quilombolas como tropas avançadas (…). Havia, também, os campeiros, ou 
criadores, que cuidavam do gado (…). Os agricultores tomavam conta das terras e 
produziam nas roças e plantações. Aqueles que eram encarregados dos engenhos, 
fabricação de açúcar, aguardente, azeite, farinha e outros produtos complementavam 
a camada de trabalhadores do quilombo. A disciplina era única para todos aqueles 
que trabalhavam, de acordo com as normas e obrigações estabelecidas pelo costume. 
(…) As colheitas eram conduzidas aos paióis da comunidade para distribuição 
coletiva. (MOURA, 1981, p. 49). 

Essa passagem evidencia que os quilombos operavam como verdadeiras sociedades 

alternativas, dotadas de organização política, economia própria, disciplina coletiva e mecanismos de 

autodefesa. Eles não apenas resistiam à ordem escravista, mas a desafiavam em sua raiz estrutural, 

convertendo-se em alternativas concretas à sociedade colonial. 

A partir desse entendimento, Moura formula o conceito de “quilombagem”, definido como 

um movimento permanente de resistência negra que atravessou todo o período escravista e continuou 

a existir após a abolição formal. A quilombagem designa tanto a materialidade dos quilombos quanto 

a persistência de práticas insurgentes, a circulação de conhecimentos e a constituição de redes de 

solidariedade e fuga que escapavam ao controle senhorial. Assim, o quilombo deixa de ser evento 

isolado e torna-se processo histórico contínuo de oposição organizada ao status quo. Essa 

continuidade é decisiva para a formulação do quilombismo por Abdias, que enxerga nesse movimento 

não um vestígio, mas uma lição política sobre autonomia, democracia popular e autogoverno negro. 



 

5 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

É nesse ponto que o diálogo com Beatriz Nascimento se torna indispensável. Sua obra, reunida 

em grande parte em Uma História Feita por Mãos Negras, amplia e complexifica a interpretação dos 

quilombos ao compreendê-los não apenas como formas de resistência, mas como sistemas sociais 

alternativos dotados de lógica própria. Em seu texto fundamental Sistemas sociais alternativos organizados 

pelos negros: Dos quilombos às favelas (2020), Nascimento formula de maneira precisa: 

proposta que tem por objetivo estabelecer uma linha de continuidade histórica entre 
os quilombos como forma de resistência organizada dos negros nos séculos de 
dominação escravista e suas formas atuais de resistência. A importância dos 
‘quilombos’ para os negros na atualidade pode ser compreendida pelo fato de esse 
evento histórico fazer parte de um universo simbólico em que seu caráter libertário 
é considerado um impulsionador ideológico na tentativa de afirmação racial e cultural 
do grupo. (NASCIMENTO, 2020, p. 104). 

A força dessa formulação desloca o imaginário médio tradicional dos quilombos como simples 

espaços de fuga ou reações espontâneas, permitindo compreendê-los como experiências densas de 

organização comunitária e como territórios de produção de vida coletiva. Para Beatriz, o quilombo 

não se restringe a um espaço físico subtraído ao controle colonial, mas constitui um território simbólico 

onde memória, ancestralidade e práticas políticas de autodeterminação se entrelaçam. O quilombo 

opera, assim, como matriz de territorialidade negra, capaz de articular laços culturais e sociabilidades 

novas, formadas a partir da experiência compartilhada da violência, da diáspora e da reconstrução de 

identidade. Nesse sentido, a análise de Beatriz revela como africanos de diferentes origens, submetidos 

a processos de desumanização, puderam reconfigurar vínculos sociais e criar comunidades coesas, 

assumindo a identidade quilombola como horizonte político e epistemológico. 

Essa leitura abre caminho para a formulação do conceito de quilombo contemporâneo. Para 

Beatriz, quilombo é uma categoria capaz de se atualizar em diferentes formas de organização negra no 

Brasil moderno, como favelas, terreiros, associações comunitárias e movimentos sociais. Essa 

continuidade política revela que o quilombo permanece como alternativa viva de organização social, e 

não apenas como registro histórico.  

A partir dessas interpretações, pode-se afirmar que o conceito de quilombismo não nasce do 

acaso. Pelo contrário, ele emerge das práticas efetivamente desenvolvidas pelas comunidades 

quilombolas, do dinamismo da quilombagem e das reflexões contemporâneas que reconhecem na 

organização sócio-cultural quilombola um sistema capaz de sobreviver e se renovar. Tanto em Moura 

quanto em Beatriz, e posteriormente em Abdias, observa-se um movimento teórico convergente, o 

quilombo deixa de ser no imaginário popular um objeto passivo da história para tornar-se sujeito ativo 



 

6 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

da política. E, como tal, revela o potencial de se converter em fundamento para um projeto de 

sociedade. 

Assim, a herança histórica dos quilombos não pode ser interpretada apenas como lembrança 

nostálgica ou símbolo da resistência passada. Ela constitui base concreta para o entendimento de que 

os quilombos existentes no período escravista (séc. XVI-XIX) foram experiências reais de outro 

mundo possível, capazes de gerar economias próprias, sistemas de segurança, linguagens políticas e 

estruturas culturais que escapavam ao domínio colonial. Essa herança fornece o alicerce sobre o qual 

Abdias do Nascimento edificará, posteriormente, um dos projetos mais ousados de transformação 

nacionais formuladas no Brasil: o quilombismo como proposta sistemática de reorganização do Estado 

e da sociedade a partir da experiência política negra. 

A elaboração do quilombismo como filosofia política constitui um marco decisivo na história 

do pensamento afro-brasileiro. Em O Quilombismo (NASCIMENTO, 1980), Abdias desloca o 

quilombo de uma condição imaginada como meramente histórica para uma posição epistemológica e 

civilizatória, concebendo-o como matriz de conhecimento, tecnologia de organização social e 

fundamento para um novo projeto de Estado. Sua formulação parte do reconhecimento de que a 

experiência quilombola produziu, no interior da ordem colonial, formas próprias de sociabilidade, 

economia e autogoverno, formas estas capazes de resistir ao racismo e à lógica predatória do 

escravismo em suas mais diversas atribuições (do ganho nos meios urbanos à foice nos canaviais), por 

meio da criação de estruturas autônomas de vida coletiva. 

Essa leitura aparece com clareza quando Abdias define o quilombismo como expressão 

profunda de uma praxis político-cultural negra, afirmando: 

Porém tanto os permitidos quanto os ‘ilegais’ foram uma unidade, uma única 
afirmação humana, étnica e cultural, a um tempo integrando uma prática de libertação 
e assumindo o comando da própria história. A este complexo de significações, a esta 
praxis afro-brasileira, eu denomino de quilombismo. (NASCIMENTO, 1980, p. 211) 

Ao qualificar o quilombismo como “praxis afro-brasileira”, Abdias evidencia que não se trata 

de mera metáfora histórica, mas de um sistema político originado nas lutas negras, capaz de orientar a 

construção de um Estado verdadeiramente democrático, comunitário e antirracista. Sua força reside 

justamente em identificar, nas formas concretas de organização quilombola, uma racionalidade política 

e cultural que a historiografia tradicional tentou silenciar, mas que contém os elementos fundamentais 

para pensar a reconstrução do Brasil sob uma perspectiva negra, autônoma e descolonizada. 



 

7 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

No centro dessa elaboração está a noção de episteme quilombista. Para Abdias (1980), o 

quilombo constitui uma forma de conhecimento e uma maneira de organizar a existência a partir dos 

princípios da coletividade, da reciprocidade, da autonomia e da igualdade substantiva. Trata-se de uma 

episteme que se opõe frontalmente aos valores eurocêntricos que sustentaram o colonialismo, o 

capitalismo e a supremacia branca no Brasil. Abdias compreende que o quilombo é, simultaneamente, 

memória histórica, instrumento teórico e horizonte político. Ao reinterpretá-lo como projeto 

civilizatório, o autor propõe que a experiência quilombola não apenas revela o passado da população 

negra, mas contém o código de futuro capaz de orientar a construção de uma sociedade descolonizada 

e igualitária. 

Essa leitura implica reconhecer o quilombo como tecnologia política afro-brasileira, no sentido 

de que ele oferece modelos práticos de organização econômica, de governança interna, de autodefesa 

e de produção cultural. Abdias aponta que Palmares, em especial, manifestou uma complexa estrutura 

social, com divisão de trabalho, sistemas produtivos, mecanismos de deliberação e estratégias militares 

eficazes (NASCIMENTO, 1980). Embora o autor reconheça que Palmares não deve ser romantizado 

como uma utopia perfeita, ele sustenta que ali se delinearam elementos fundamentais de uma 

alternativa política afro-brasileira, cuja lógica interna estava fundada nos valores comunitários e na 

autonomia coletiva. É justamente esse conjunto de práticas que o quilombismo transforma em 

fundamento teórico, propondo que os princípios que orientaram os quilombos históricos podem ser 

adaptados e ampliados para reorganizar a vida social e econômica no presente. 

Ao elevar o quilombismo à condição de proposta de Estado, Abdias opera o gesto intelectual 

mais ousado de sua obra, não se limitando a reivindicar direitos para a população negra dentro da 

ordem vigente, ele propõe uma reconfiguração estrutural do Estado brasileiro, orientada por valores 

afrocentrados e pela justiça racial. Isso envolve, entre outros pontos, a democratização radical das 

instituições, a valorização das culturas de matriz africana, a centralidade da educação antirracista, a 

redistribuição de terras e recursos, a autonomia territorial de comunidades tradicionais, negras e 

indígenas e a criação de uma política externa vinculada ao pan-africanismo. O objetivo último é 

refundar a nação brasileira em bases verdadeiramente plurais, rompendo com a hegemonia branca e 

eurocêntrica que presidiu sua formação. 

Essa operação teórica revela que Abdias não toma os quilombos como resquício folclórico ou 

mito fundacional, mas como modelo de futuro. O passado torna-se projeto, o quilombo, longe de 



 

8 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

desaparecer com o fim formal da escravidão, ressurge como alternativa diante do fracasso do Estado 

brasileiro em garantir igualdade, liberdade e dignidade às populações afrodescendentes. Ao transformar 

experiências históricas de resistência em plataforma política para o século XX e XXI, Abdias constrói 

uma ponte entre temporalidades e demonstra que a luta pela liberdade negra é movimento contínuo, 

capaz de reinventar-se e expandir-se. 

 

O Quilombismo como projeto afro-socialista para o Brasil 

A formulação do de uma teoria social tão avançada, deve migrar para espaços além da 

interpretação histórica dos quilombos, constitui-se como crítica estruturante ao capitalismo racial 

brasileiro e, simultaneamente, como proposição de um socialismo negro de base comunitária. Em O 

Genocídio do Negro Brasileiro (NASCIMENTO, 1978), Abdias do Nascimento identifica no capitalismo 

dependente praticado no Brasil uma lógica genocida, entendida não apenas como eliminação física, 

mas como destruição sistemática das possibilidades de vida das populações negras. O autor demonstra 

que, desde o período colonial, a sociedade brasileira estruturou-se sobre a exploração extrema da mão 

de obra africana escravizada e, posteriormente, sobre a marginalização econômica de seus 

descendentes, incorporando o racismo como mecanismo funcional para a reprodução do capital. 

Essa análise leva Abdias a rejeitar frontalmente o mito da democracia racial, concebido como 

instrumento ideológico para mascarar a violência contínua contra a população negra. Segundo ele, ao 

negar a existência do racismo, a ideologia da democracia racial legitima desigualdades profundas e 

impede que o país reconheça sua própria formação como sociedade racializada. A essa denúncia se 

soma a crítica à ideologia do branqueamento, presente desde o final do século XIX e operando como 

política de Estado no século XX, cujo objetivo era integrar o negro apenas como força de trabalho, 

mas apagando sua cultura, memória e identidade. Para Abdias, o branqueamento não representa 

assimilação, mas extermínio simbólico, configurando outra dimensão do genocídio. 

Ao conceber o racismo como fundamento e não como desvio do capitalismo dependente 

brasileiro, Abdias aproxima-se das formulações do marxismo negro, especialmente daquelas 

desenvolvidas por Frantz Fanon (1961), que analisou a articulação entre colonialismo, produção 

econômica e hierarquia racial. Assim como Fanon compreendeu que a economia colonial só opera 

mediante a racialização dos corpos, o sociólogo brasileiro sustenta que a economia brasileira só se 

sustenta por meio da sistemática precarização e morte social da população negra. A proposta 



 

9 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

quilombista nasce, portanto, da necessidade de romper não apenas com as aparências liberais do 

Estado brasileiro, mas com a máquina econômica que produz desigualdade racial como condição de 

existência. 

É nesse horizonte crítico que o quilombismo se aproxima das experiências do socialismo 

africano do século XX. Entre essas experiências, destaca-se o pensamento de Julius Nyerere (1968), 

formulado no âmbito da Tanzânia independente e sintetizado em Ujamaa: Essays on Socialism, inclusive 

citado como inspiração na própria obra de Abdias (1980). O conceito de ujamaa, frequentemente 

traduzido como “família ampliada” ou “comunalidade”, propõe um socialismo assentado na tradição 

comunitária africana, no qual a terra, tradicionalmente, não é mercadoria, mas fundamento coletivo da 

vida social. Nyerere defende que não se pode construir um socialismo autêntico importando modelos 

europeus, é preciso recuperá-lo das práticas históricas de solidariedade e reciprocidade que 

caracterizam as sociedades africanas. Essa perspectiva ecoa profundamente o argumento de Abdias, 

para quem o quilombo revela, em terras brasileiras, uma versão afro-diaspórica dessa mesma tradição. 

A valorização da comunidade, central no pensamento ujamaaista, encontra paralelo direto na 

proposta quilombista. Para ambos, a vida coletiva e a tomada de decisões pela comunidade são pilares 

indispensáveis de uma sociedade justa. Abdias descreve o quilombo como espaço de autogestão, no 

qual a economia é organizada coletivamente e orientada pelas necessidades da comunidade, e não por 

demandas externas de acumulação. 

O quilombismo, ao formular uma economia comunitária, solidária e autogestionária, articula-

se diretamente à tradição do socialismo africano. Se Julius Nyerere defende que a terra deve ser de 

propriedade coletiva porque isso reflete valores originários africanos, Abdias do Nascimento 

demonstra que os quilombos brasileiros historicamente já materializavam tais princípios. Em O 

Quilombismo, ele descreve a economia quilombista como expressão concreta do comunitarismo 

africano, afirmando: 

Como sistema econômico, o quilombismo tem sido a adequação ao meio brasileiro 
do comunitarismo e/ou ujamaaísmo da tradição africana. Em tal sistema as relações 
de produção diferem basicamente daquelas prevalecentes na economia espoliativa do 
trabalho, chamada capitalismo, fundada na razão do lucro a qualquer custo, 
principalmente o lucro obtido com o sangue do africano escravizado. […] Todos os 
fatores e elementos básicos são de propriedade e uso coletivo. Uma sociedade criativa 
no seio da qual o trabalho não se define como uma forma de castigo, opressão ou 
exploração; o trabalho é antes uma forma de libertação humana que o cidadão 
desfruta como um direito e uma obrigação social. (NASCIMENTO, 1980, p. 218). 



 

10 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Essa formulação evidencia que, muito antes das teorizações modernas sobre socialismo, os 

quilombos já haviam desenvolvido economias comunais fundadas na partilha, na cooperação e no uso 

coletivo dos meios de vida. A economia interna de Palmares, com cultivo coletivo, redistribuição de 

bens e mecanismos de proteção alimentar, demonstra que tais comunidades constituíram alternativas 

reais ao modelo colonial-capitalista. Essas práticas, frequentemente apagadas pela historiografia 

eurocêntrica, constituem elementos centrais para um novo projeto político de Brasil. A economia 

comunal quilombista rompe com os fundamentos do capitalismo, cuja lógica individualista e privatista 

sustenta a violência racial brasileira e perpetua desigualdades estruturais. 

As conexões entre quilombismo e socialismo africano tornam-se ainda mais evidentes quando 

se observa a crítica comum ao modelo industrial ocidental como única via de desenvolvimento. Tanto 

Abdias quanto Nyerere rejeitam a ideia de que o progresso se mede pela capacidade de imitar padrões 

econômicos europeus. Para eles, um projeto de libertação deve ser capaz de resgatar valores 

civilizatórios próprios, descolonizando a economia e reconstruindo as formas de vida coletiva.  

Assim, quando é formulado um projeto político, ele o inscreve dentro de uma tradição 

transnacional de socialismo negro e de lutas anticoloniais que se estende da África às Américas. O 

quilombo torna-se, então, não apenas símbolo de resistência, mas matriz de uma economia outra, capaz 

de orientar o Brasil rumo à justiça racial e à soberania nacional. Essa economia comunal quilombista, 

enraizada em valores africanos de solidariedade e autogestão, constitui alternativa radical ao capitalismo 

dependente e racializado que moldou a história brasileira. 

A articulação do quilombismo como conceito pan-africanista e com as teorias anticoloniais 

constitui um dos pontos mais profundos da literatura revolucionária brasileira. Como Cabral (1969) 

propunha a reinvenção de uma consciência nacional africana como ferramenta para a libertação de 

Guiné e Cabo Verde, Abdias reivindica a necessidade de uma consciência que recupere a dignidade 

histórica das populações afro-brasileiras e as reoriente em direção a um projeto de soberania coletiva. 

O quilombo, nessa perspectiva, atua como símbolo político, mas também como matriz cultural capaz 

de descolonizar o imaginário brasileiro e romper com a identidade subalternizada que o Estado racial 

pretendia impor. O quilombismo se apresenta, portanto, como expressão brasileira da luta continental 

por emancipação que marcou o século XX, alinhando-se ao legado de líderes como Cabral, Nkrumah, 

Fanon e Nyerere. Trata-se de uma forma de pan-africanismo profundamente enraizada nas 

experiências afro-diaspóricas que compõem a história nacional. 



 

11 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Destarte, o quilombismo pode ser compreendido como uma forma de socialismo negro, isto 

é, um socialismo não eurocêntrico, concebido a partir das vivências políticas, culturais e econômicas 

das populações negras nas Américas. Abdias reconhece que o marxismo europeu, embora importante 

para a crítica ao capitalismo, falhou ao não considerar a centralidade da raça como elemento 

estruturante da exploração moderna. Em O Quilombismo (NASCIMENTO, 1980), ele critica 

explicitamente a esquerda branca brasileira por ignorar a especificidade da opressão negra e por tentar 

subordinar a luta racial à luta de classes, colocando a emancipação negra em posição secundária. Em 

um trecho emblemático, Abdias afirma: 

Obstar o ensinamento e a prática genocidas do supremacismo branco é um fator 
substantivo do quilombismo. […] Quebrar a eficácia de certos slogans que 
atravessam a nossa ação contra o racismo, como aquele da luta única de todos os 
trabalhadores, de todo o povo ou de todos os oprimidos, é um dever do quilombista. 
(NASCIMENTO, 1980, p. 226). 

Essa crítica se aproxima das formulações de Frantz Fanon, que denunciou a incapacidade dos 

marxismos metropolitanos de compreender a realidade colonial, afirmando que, nas sociedades 

racializadas, “a superestrutura política e ideológica é mais importante que a infraestrutura econômica” 

(FANON, 1961). É justamente nesse ponto que o quilombismo se distingue dos modelos europeus e 

se insere na tradição do socialismo pan-africanista, propondo uma teoria revolucionária enraizada na 

experiência histórica e na luta anticolonial das populações afrodescendentes.  

O sistema político proposto fundamenta-se em valores herdados das experiências quilombolas 

e das tradições africanas da diáspora, incorporando princípios essenciais para a construção de uma 

sociedade verdadeiramente descolonizada. A autodefesa coletiva constitui núcleo dessa proposta, pois 

o autor entende que populações negras e indígenas têm historicamente enfrentado um Estado que não 

as protege, mas as elimina. Nos quilombos históricos, a autodefesa não era apenas militar, mas também 

cultural, econômica e espiritual. Abdias retoma essa lógica ao propor mecanismos de proteção 

comunitária que garantam autonomia territorial e segurança coletiva. 

Do ponto de vista econômico, o quilombismo sustenta que a comunidade deve ser o centro 

da produção e da distribuição, rejeitando a lógica individualista e acumulativa do capitalismo. Essa 

concepção ecoa diretamente o ujamaa de Nyerere, segundo o qual o desenvolvimento deve partir da 

cooperação, e não da competição. A economia quilombista, baseada na partilha e na produção coletiva, 

contrapõe-se ao modelo dependente brasileiro, que concentra riquezas e reproduz desigualdades 

raciais. O quilombismo propõe, assim, uma economia solidária e autogestionária, construída desde as 



 

12 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

bases populares, à semelhança das aldeias tanzanianas que inspiraram Nyerere. Em ambos os casos, 

trata-se de recuperar valores ancestrais para construir projetos modernos de justiça social. 

A democracia de base constitui outro pilar fundamental do quilombismo. Abdias rejeita 

modelos liberais de representação que historicamente excluíram negros e indígenas da participação 

política, defendendo formas de deliberação comunitária que retomam práticas dos quilombos, como 

assembleias e conselhos coletivos. Para ele, a democracia quilombista não é apenas formal, mas 

substantiva, fundada na participação direta das massas populares e na reorganização radical das 

estruturas sociais. Em O Quilombismo, Abdias formula de modo contundente: 

Uma democracia autêntica, fundada pelos destituídos e os deserdados deste país, aos 
quais não interessa a simples restauração de tipos e formas caducas de instituições 
políticas, sociais e econômicas, as quais serviriam unicamente para procrastinar o 
advento de nossa emancipação total e definitiva, que somente pode vir com a 
transformação radical das estruturas vigentes (NASCIMENTO, 1980, p. 217–218). 

Essa concepção se aproxima das reflexões de Amílcar Cabral sobre a necessidade de um Estado 

popular construído desde o povo e para o povo, por meio da participação direta das massas, sem a 

qual não há verdadeira libertação nacional. Em discurso citado por Abdias, Cabral afirma: “a luta de 

libertação é, acima de tudo, uma luta tanto para a preservação e sobrevivência dos valores culturais do 

povo, quanto para a harmonização e desenvolvimento desses valores dentro da estrutura nacional.”  

(CABRAL, 1973, p. 48).  

A democracia quilombista, portanto, articula-se com a tradição revolucionária africana ao 

propor instituições enraizadas no povo, baseadas na participação direta e no controle coletivo das 

decisões fundamentais da comunidade. Tal perspectiva também dialoga com Frantz Fanon, que 

alertava para os perigos da burocratização pós-independência e defendia a criação de novas formas 

políticas fundadas na mobilização contínua das massas (FANON, 1961). 

De tal modo pode-se concluir que o quilombismo articula anticapitalismo, antirracismo e pan-

africanismo em um modelo socialista próprio, distinto das formulações europeias. Ele é, 

simultaneamente, crítica radical ao capitalismo racial brasileiro, herdeiro de séculos de escravidão e 

genocídio, e afirmação positiva de uma alternativa política enraizada nas experiências afro-diaspóricas 

e indígenas, formulando assim, um projeto que dialoga com as lutas africanas de libertação, mas que 

se traduz na realidade brasileira por meio da memória histórica dos quilombos e das condições 

contemporâneas de opressão. Ao fazê-lo, constrói um socialismo não branco e comunalista que se 

apresenta não apenas como teoria, mas como possibilidade concreta de refundação do Brasil. 



 

13 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

 

Quilombismo a afro-brasilidade, o pan-africanismo, o afro-feminismo e o afro-

indigenismo 

A construção do quilombismo como projeto político-nacional implica a formulação de uma 

nova ideia de Brasil. Para Abdias do Nascimento, a verdadeira liberdade do país só será alcançada 

quando se reconhecer a centralidade da experiência negra na formação da nação e quando o Estado 

romper com suas estruturas de branquitude, o autor afirma de maneira contundente que o Brasil não 

pode se emancipar enquanto insistir em uma identidade nacional baseada na negação de suas matrizes 

africanas. O projeto embranquecedor, que permeou tanto a política oficial quanto os imaginários 

sociais desde o século XIX, não constitui simples equívoco ideológico, mas um mecanismo sistemático 

de marginalização e apagamento das contribuições negras. O Estado brasileiro, estruturado sobre as 

consequências históricas da escravidão e da violência racial, opera para garantir o privilégio da elite 

branca enquanto submete a população negra a condições de vulnerabilidade material, simbólica e 

política. (NASCIMENTO, 1980) 

É nesse contexto que Abdias defende a necessidade de uma “afro brasilidade” como eixo 

reorganizador da vida nacional. Essa afro-brasilidade não se confunde com essencialismos ou 

exclusivismos, mas representa o reconhecimento de que os valores, práticas, culturas e formas de 

organização desenvolvidas pelas populações afrodescendentes constituem o coração da criatividade e 

da resistência brasileira, ao propor que esses elementos orientem o futuro do país, afirma a necessidade 

de uma nova hegemonia cultural capaz de desestabilizar o pacto racial que sustentou o poder branco 

ao longo dos séculos. 

A crítica da branquitude é fundamental para esse projeto, se fazendo de suma importância 

desmantelar o Estado embranquecedor, que historicamente tentou diluir a presença negra na formação 

nacional, seja por meio de políticas explícitas de branqueamento populacional, seja por meio da 

tentativa de “folclorizar” as culturas afro-brasileiras, integrando-as à nacionalidade apenas como 

espetáculo, mas não como fundamento político. O problema, não é apenas a violência física, mas a 

violência epistêmica e simbólica que interrompe a participação plena dos afrodescendentes na 

construção da cidadania (NASCIMENTO, 1978). 

 Essa crítica dialoga profundamente com o arcabouço teórico de Lélia Gonzalez, cuja obra 

oferece uma das formulações mais sofisticadas sobre a identidade afro-latino-americana e sobre a 



 

14 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

centralidade da luta antirracista e antipatriarcal no Brasil. Seu conceito de amefricanidade sintetiza a ideia 

de que os povos negros das Américas compartilham trajetórias históricas marcadas pelo colonialismo, 

mas também pela resistência cultural e política. Em texto fundamental, Gonzalez descreve essa 

categoria nos seguintes termos: 

A amefricanidade como uma categoria político-cultural, que, a seu ver, ultrapassa as 
barreiras territoriais, linguísticas e ideológicas, permite construir um entendimento 
mais profundo de toda a América, contestando a apropriação do termo para definir 
apenas os estadunidenses. De acordo com nossa autora, há um processo histórico 
altamente dinâmico presente na amefricanidade que nos aproxima de outras 
categorias político-culturais e processos políticos internacionais. A dinâmica de que 
ela trata — adaptação, resistência, reinterpretação e criação de novas formas — é a 
marca do seu próprio pensamento. (GONZALEZ, 2020, p. 17–26). 

Desse modo, a amefricanidade rompe com o mito da latinidade homogênea e evidencia que a 

experiência negra e indígena constitui o núcleo invisibilizado da formação continental. Para Gonzalez, 

assumir essa identidade é condição para uma verdadeira descolonização, pois implica recuperar as 

raízes afro-ameríndias como fundamento civilizatório e horizonte político-transformador. 

Além disso, sua crítica ao racismo desmonta a narrativa de democracia racial e evidencia que a 

marginalização da população negra é sustentada por instituições e práticas sociais que preservam o 

privilégio branco. Gonzalez acrescenta, entretanto, um elemento essencial, o patriarcado como 

estrutura inseparável do racismo. O feminismo negro, em sua obra, surge como horizonte de 

renovação social porque revela os múltiplos níveis de opressão que atravessam as mulheres negras e, 

ao mesmo tempo, aponta caminhos para reorganizar a sociedade a partir de uma ética comunitária, 

insurgente e plural. Assim, quando o quilombismo propõe uma nova concepção de Estado, ele 

encontra no pensamento de Gonzalez não apenas respaldo, mas ampliação: a transformação nacional 

não é possível sem enfrentar simultaneamente as opressões raciais, econômicas, patriarcais e coloniais. 

Esse projeto de nação, entretanto, não se fundamenta apenas na afro-brasilidade. Ele incorpora 

também a presença indígena como componente estrutural da luta anticolonial. Abdias reconhece, em 

diversos textos, que a opressão sofrida pelo povo negro no Brasil não pode ser compreendida 

isoladamente; ela é parte de um sistema mais amplo que também vitimou e continua a vitimar as 

populações originárias. A aliança afro-indígena, para Abdias, não é retórica, mas histórica. Desde os 

primeiros quilombos, africanos fugidos encontraram em povos indígenas aliados fundamentais, seja 

no compartilhamento de territórios, seja na troca de saberes, técnicas, alimentos, estratégias de 



 

15 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

sobrevivência e formas de organização comunitária e religiosa que, ainda hoje, se expressam na 

presença dos chamados “caboclos” nos cultos afro-brasileiros. 

Em O Quilombismo, Abdias reafirma essa ligação, destacando que: 

Nosso Brasil é tão vasto, ainda tão desconhecido e despovoado que podemos 
supor, sem grande margem de erro, que existem muitas comunidades negras 
vivendo isoladas […] mantendo estilos e hábitos de vida africana, ou quase, sob 
um regime de agricultura coletiva de subsistência ou sobrevivência. Essa 
coexistência, muitas vezes, se deu em íntima colaboração com populações 
indígenas, cuja presença, saberes e práticas se entrelaçaram com os nossos modos 
de existência e resistência. (NASCIMENTO, 1980, p. 213–214). 

O quilombismo retoma essa memória para projetá-la como base política contemporânea, 

afirmando que a construção de um Estado descolonizado só pode ocorrer mediante o reconhecimento 

e a valorização das nações indígenas que compõem o Brasil. A articulação afro-indígena, portanto, não 

é apenas herança histórica: é horizonte político de um projeto nacional antirracista, comunitário e 

profundamente enraizado nas tradições de solidariedade e complementaridade entre povos oprimidos. 

A presença indígena no projeto quilombista ganha densidade teórica quando articulada às 

reflexões de Darcy Ribeiro sobre a formação multiétnica da sociedade brasileira. Em O Povo Brasileiro 

(Ribeiro, 1995), Darcy argumenta que o país não se formou como continuidade natural de uma cultura 

europeia, mas como resultado de um processo complexo de choque, fusão e recriação entre matrizes 

indígenas, africanas e europeias. Para o antropólogo, a heterogeneidade é constitutiva do Brasil, e 

qualquer projeto nacional que tente apagá-la está destinado ao fracasso. Embora Darcy não proponha 

um Estado afrocentrado e sim o chamado “socialismo moreno”, sua análise fornece as bases para 

reconhecer que os elementos africanos e indígenas foram decisivos na produção da cultura brasileira 

e, portanto, devem ser centrais em qualquer projeto de nação que se pretenda autêntico e soberano.  

A partir desse entendimento, o quilombismo transforma essa memória histórica em 

fundamento político contemporâneo, argumentando que a reconstrução do Brasil deve 

necessariamente reconhecer e valorizar as nações indígenas que compõem o país. Abdias sustenta essa 

posição ao reconhecer Palmares como uma experiência civilizatória plural, afirmando: 

Dia da morte do grande líder negro nacional, Zumbi, responsável pela primeira e 
única tentativa brasileira de estabelecer uma sociedade democrática, ou seja, livre, 
e em que todos – negros, índios e brancos – realizaram um grande avanço 
político, econômico e social. Tentativa esta que sempre esteve presente em todos 
os quilombos. (NASCIMENTO, 1980, p. 256). 



 

16 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Ao destacar Palmares como experiência multirracial fundada na liderança negra, Abdias 

demonstra que a articulação afro-indígena não é um acréscimo tardio, pelo contrário, o mesmo, se 

mostra parte de sua própria genealogia sociopolítica. Assim, o quilombismo reivindica essa história 

para projetar um futuro no qual a participação indígena é elemento indispensável da construção de um 

Estado verdadeiramente descolonizado, plural e antirracista, capaz de romper com o genocídio interno 

que estruturou o Brasil. 

 A dimensão internacional do quilombismo constitui um dos aspectos menos discutidos, mas 

mais profundos, da obra de Abdias do Nascimento. Desde as décadas de 1960 e 1970, Abdias 

participou de congressos pan-africanistas, conferências internacionais e fóruns anticoloniais, 

articulando-se a movimentos de libertação africanos e caribenhos. Sua atuação diplomática e intelectual 

em países como Senegal, Nigéria, Estados Unidos, Trinidad e Tobago e em instituições multilaterais 

não foi apenas circunstancial, mas parte de uma estratégia política, projetar o Brasil negro no cenário 

global, vinculando-o às lutas da diáspora africana e dos países recém-independentes do continente. 

Logo, é impossível não notar a vocação internacionalista natural deste ideário, inspirado pela 

experiência histórica dos quilombos, mas também pelo espírito transnacional que orientou o pan-

africanismo ao longo do século XX. 

Abdias compreendeu que a opressão sofrida pela população negra no Brasil faz parte de um 

sistema mais amplo, no qual o colonialismo, o imperialismo e o racismo global se articulam para manter 

povos africanos e afrodescendentes em posição de subordinação. A partir dessa leitura, articula-se uma 

política externa negra para o Brasil, uma diplomacia cuja prioridade é estabelecer solidariedade ativa 

com povos africanos e caribenhos, além de fortalecer alianças com movimentos da diáspora, como a 

luta afro-americana pelos direitos civis. 

O movimento pan-africanista brasileiro, entretanto, não se limita a esses vínculos teóricos. Ele 

também se articula às experiências de mobilização interna, especialmente ao Movimento Negro 

Unificado (MNU), criado em 1978, cuja plataforma política reivindicava simultaneamente direitos civis, 

combate ao racismo e unidade com lutas negras internacionais. O quilombismo dialoga diretamente 

com essas pautas, ao propor um projeto de Estado baseado na afro-brasilidade, Abdias destaca o Brasil 

na constelação global das lutas negras, afirmando que a emancipação nacional só é possível quando o 

país romper com sua posição subordinada no sistema internacional, fortalecendo laços com povos 



 

17 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

africanos e com a diáspora. Assim, consolidando também não como simples teoria interna, mas 

instrumento de reorientação geopolítica. 

Nascimento (1980) apresenta diretrizes concretas que visam transformar radicalmente a 

estrutura estatal brasileira. A primeira delas diz respeito ao autogoverno negro, entendido como a 

capacidade das populações afrodescendentes de participar plenamente da construção das instituições 

políticas e de exercer poder sobre seus territórios e modos de vida. Abdias não propõe separatismo, 

mas afirma que a inclusão real exige autonomia política e capacidade de autodeterminação, algo que 

apenas um Estado antirracista e descolonizado pode garantir. 

Outro elemento central é a autonomia territorial, o autor argumenta que os quilombos 

contemporâneos, reconhecidos ou não pelo Estado, são herdeiros diretos da tradição quilombola e 

devem ser legitimados como espaços de autogestão, soberania comunitária e produção econômica 

cooperativa. Nesse sentido, a luta pela terra torna-se luta por futuro, pois, sem território, não há 

possibilidade de reconstrução cultural ou política. A educação afrocentrada é outro pilar do projeto 

quilombista, Abdias defende a necessidade de uma reforma profunda no sistema educacional, de modo 

a romper com currículos eurocêntricos e reconhecer as epistemologias africanas e afro-diaspóricas 

como fundamentos legítimos do conhecimento (NASCIMENTO, 1980) 

No âmbito econômico, é proposto um sistema baseado na economia comunitária. A produção 

deve ser orientada pelas necessidades da coletividade, e não pela lógica do mercado, integrando-se às 

práticas de solidariedade e autogestão herdadas dos quilombos históricos. Finalmente, Abdias sustenta 

que uma transformação cultural profunda é necessária para desmontar o imaginário da branquitude 

que sustenta o Estado racial brasileiro. Essa transformação exige não apenas políticas públicas, mas 

uma verdadeira revolução (implosão e reconstrução das estruturas), capaz de reposicionar a cultura 

afro-brasileira no centro da identidade nacional (NASCIMENTO, 1980). 

As diretrizes apontadas por Abdias culminam na formulação de um Estado multicultural, 

antirracista e redistributivo. Multicultural não no sentido liberal de mera celebração da diversidade, mas 

como estrutura institucional capaz de garantir poder e autonomia a povos historicamente 

marginalizados. Antirracista porque se constrói sobre o reconhecimento explícito das desigualdades 

raciais e sobre a adoção de políticas de reparação, justiça e inclusão substantiva. Redistributivo porque 

rompe com a concentração histórica de terras, riquezas e oportunidades nas mãos de uma elite branca 

e se orienta pela equidade econômica. 



 

18 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

Portanto, pode-se dizer que o quilombismo é, ao mesmo tempo, projeto nacionalista preto e 

projeto pluralista brasileiro. Ele emerge das lutas e experiências da população afrodescendente, mas 

não se dirige apenas a ela, incorpora povos indígenas e reconhece a multidimensionalidade étnica do 

Brasil (inclusive dos brancos aliados que aqui vivem). Sob essa liderança civilizatória afro-brasileira 

(fundamentada não na exclusão, mas na centralidade histórica e cultural) Abdias propõe um país 

soberano, forte e descolonizado, capaz de romper tanto com o colonialismo interno quanto com a 

dependência internacional. Trata-se de um projeto de refundação nacional que parte das raízes afro-

indígenas do Brasil para construir um futuro emancipado, igualitário e plenamente democrático. 

 

Conclusão 

Ao longo deste estudo, buscou-se demonstrar que o quilombismo formulado por Abdias do 

Nascimento constitui um dos projetos políticos mais complexos, originais e radicalmente 

descolonizadores já desenvolvidos no âmbito do pensamento social brasileiro e afro-diaspórico. Longe 

de ser apenas uma proposta identitária ou cultural, o quilombismo apresenta-se como programa de 

transformação estrutural da sociedade brasileira, recuperando a experiência histórica dos quilombos 

para convertê-la em horizonte de futuro. Abdias parte da constatação de que a história nacional foi 

construída sobre bases escravistas, racistas e coloniais, cujo legado se expressa no genocídio contínuo 

da população afro-indígenas, na desigualdade estrutural e no apagamento simbólico das matrizes 

africanas e indígenas. 

A partir dessa crítica, o quilombismo emerge como alternativa radical ao capitalismo 

dependente, ao Estado racial e ao mito da democracia racial. O quilombo, inicialmente compreendido 

como espaço de resistência à escravidão, transforma-se em matriz civilizatória capaz de orientar a 

reorganização da vida, da política, da economia e da cultura. A leitura de Abdias dialoga diretamente 

com Clóvis Moura e Beatriz Nascimento, que identificam nos quilombos sistemas sociais alternativos, 

estruturas de produção coletiva e territorialidades negras que reconfiguram a noção de comunidade e 

poder. É dessa herança histórica, e não de modelos importados, que Abdias extrai os fundamentos de 

seu projeto político. 

O quilombismo também se insere no campo do socialismo negro e comunalista, aproximando-

se das formulações de Julius Nyerere, Amílcar Cabral e Frantz Fanon. Como Nyerere, Abdias defende 

um socialismo ancorado em valores comunitários, no qual a propriedade privada não desempenha 



 

19 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

papel central e a vida coletiva constitui eixo da reprodução social. Como Cabral, reconhece que a 

libertação só pode ser alcançada mediante descolonização cultural e reconstrução da consciência 

política. Como Fanon, compreende que a luta antirracista exige enfrentar tanto as estruturas materiais 

quanto as subjetividades colonizadas. Assim articulando anticapitalismo, antirracismo e pan-

africanismo, configurando um modelo de socialismo enraizado em experiências afro-diaspóricas e 

atento às especificidades da formação brasileira. 

Em termos geopolíticos, no plano interno, Abdias propõe a construção de uma nação afro-

centrada que reconheça a centralidade da cultura negra e valorize a presença indígena como 

componente fundamental da identidade brasileira. Em diálogo com Lélia Gonzalez e demais 

pensadores revolucionários, o quilombismo assume que não há Brasil possível sem a valorização de 

suas matrizes africanas e indígenas, matrizes historicamente violentadas, mas também portadoras de 

projetos civilizatórios alternativos. Ao propor autogoverno negro, autonomia territorial, educação 

afrocentrada, economia comunitária e uma profunda transformação cultural, o quilombismo apresenta 

diretrizes concretas para a construção de um Estado antirracista, multicultural e redistributivo. No 

plano internacional, é reivindicado o alinhamento do Brasil às lutas negras globais e às nações africanas 

em processo de reconstrução pós-colonial. Abdias insere o Brasil no campo do pan-africanismo, 

defendendo que a emancipação nacional só pode ser plena quando o país romper com sua posição de 

dependência e se conectar às lutas da diáspora e do continente africano. Trata-se de uma política 

externa negra capaz de reorientar a geopolítica brasileira a partir da solidariedade entre povos que 

partilham uma história comum de dominação e resistência. 

Dessa forma, o quilombismo revela-se não apenas como teoria política, mas como projeto de 

nação. É um projeto nacionalista preto, mas não exclusivista, afrocentrado, e não homogêneo, 

enraizado nas lutas históricas das populações negras e indígenas, mas aberto à construção de uma 

sociedade plural e democrática. Sob essa perspectiva, é oferecido ao Brasil uma possibilidade de 

refundação, não baseada em modelos europeus ou idealizações harmônicas, mas na coragem de 

assumir suas próprias raízes civilizatórias e transformar sua estrutura social, política e econômica a 

partir delas. 

Destarte, o que se pode perceber, é que, o quilombismo é uma das mais poderosas formulações 

de futuro já apresentadas para o Brasil. Ele não busca restaurar um passado idealizado, mas mobilizar 

o legado da resistência negra para construir um país soberano, igualitário e descolonizado, capaz de 



 

20 
Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

romper com o projeto de branquitude que orientou sua formação e, finalmente, concretizar o princípio 

de liberdade que os quilombos, em sua existência histórica, anteciparam. O desafio que permanece é 

o de transformar essa visão em prática política capaz de envolver sujeitos coletivos, instituições e 

movimentos sociais, para que o horizonte quilombista deixe de ser apenas possibilidade e se torne 

caminho efetivo para a refundação e emancipação definitiva da nação brasileira. 

 

Referências bibliográficas:  

CABRAL, Amílcar. A arma da teoria: unidade e luta. Lisboa: Seara Nova, 1969. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1961. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1968. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

MOURA, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Ática, 1981. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

NASCIMENTO, Abdias do. O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 

Petrópolis: Vozes, 1980. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

NYERERE, Julius. Ujamaa: essays on socialism. Dar es Salaam: Oxford University Press, 1968. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1995. 

WILLIAMS, Eric. Capitalismo e escravidão. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 

 


