
 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

1 

O colóquio da História e a invenção da fonte 
 

The colloquium of History and the Invention of the Source  
 

Eduardo França Paiva 
Professor Titular do Departamento de História da UFMG 

Universidade Federal de Minas Gerais 
ef.paiva@uol.com.br 

Recebido: 16/12/2025 
Aprovado: 15/01/2026 

Resumo: Em 2013, os organizadores do II Seminário da Oficina de Paleografia da UFMG me 

convidaram para falar sobre minha experiência com a leitura e transcrição de documentos manuscritos 

dos séculos XVIII e XIX. O presente artigo foi originalmente escrito para ser apresentado nessa 

ocasião e agora, mais de dez anos depois, ele é finalmente publicado. O eixo central do texto compõe-

se da diferenciação entre documento e fonte e dos procedimentos historiográficos para que a 

metamorfose entre eles ocorra. O diálogo thompsoniano entre o conceito e a evidência é então posto 

em prática aqui. Para tanto, escolhi reproduzir alguns episódios até anedóticos, mas muito elucidativos, 

que aconteceram ao longo de minha trajetória de pesquisador, com os quais aprendi muito, inclusive, 

sobre o que não se deve fazer quando estamos lendo e transcrevendo documentos antigos. Este 

aprendizado valioso, aqui relatado parcialmente, embasou muitas de minhas aulas do curso de 

“Paleografia da escravidão”, que ofertei durante anos no Deparatamento de História da UFMG.  

 
Palavras-chave: Leitura documental; Manuscritos; Historiografia. 
 
Abstract: In 2013, the organizers of the II Paleography Workshop at UFMG invited me to speak 

about my experience with reading and transcribing handwritten documents from the 18th and 19th 

centuries. This article was originally written for presentation at that event and now, more than ten years 

later, it is finally published. The central theme of the text is the differentiation between document and 

source, and the historiographical procedures for the metamorphosis between them to occur. The 

Thompsonian dialogue between concept and evidence is then put into practice here. To this end, I 

have chosen to reproduce some anecdotal, yet very enlightening, episodes that occurred throughout 

my research career, from which I learned a great deal, including what not to do when reading and 

transcribing old documents. This valuable learning, partially recounted here, formed the basis for many 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

2 

of my classes in the "Paleography of Slavery" course, which I taught for years in the History 

Department at UFMG. 

 
Keywords: Documentary reading; Manuscripts; Historiography 
 

Introdução 

O título deste texto foi inspirado no antigo uso que se fazia do termo “colóquio”, como 

uma forma de diálogo, como o livro Colóquio dos simples e drogas e coisas medicinais da Índia, publicado 

em Goa, em 1563. O Colóquio foi escrito pelo físico del rei, o português e judeu Garcia de Orta, 

que partiu para a Índia, com Martin Afonso de Souza, em 1534, permanecendo naquela possessão 

portuguesa até a morte, ocorrida em 1568. Os colóquios de Orta sobre medicina e sobre plantas 

medicinais, com descrição de doenças, foram traduzidos para o latim e o espanhol e circularam 

muito pela Europa, impactando enormemente o conhecimento médico do período. Ao registrar 

suas experiências e conhecimentos adquiridos na Índia portuguesa, ao compilar saberes e práticas 

antigos que ele observou in loco e ao publicá-los no Ocidente, esse médico transformou plantas em 

medicamentos e inaugurou um diálogo importantíssimo entre mundos distantes e desconhecidos, 

entre experiências e culturas muito distintas. Os diálogos resultaram de traduções, no sentido mais 

amplo do termo, mas foram, também, objeto de tradução, tanto por editores quanto por práticos, 

boticários e, por extensão, por populares, que passaram a empregar esses conhecimentos híbridos 

oriundos de experiências que se mundializavam. 

No Colóquio, Garcia de Orta apresentava os resultados advindos da transformação de 

folhas e raízes em fontes para seu conhecimento e para seu receituário, como um historiador dos 

medicamentos e da vida. Ora, é esta, essencialmente, a relação dos historiadores com os 

testemunhos de tempos passados, com os registros ou documentos produzidos por gente de toda 

sorte, gravados em um sem número de suportes, de maneira voluntária ou mesmo 

involuntariamente. 

Os velhos registros (e os novos também) podem ou não ser (re)lidos, no sentido mais 

amplo do termo, pelos historiadores, que, de alguma forma, os escolhem, os elegem. É neste 

momento, geralmente, que se transformam em fontes para a história escrita a posteriori. É a 

transformação de um registro per se, de uma fonte em potencial em uma fonte histórica efetiva, 

que é lida diferentemente, em tempos e contextos igualmente diferentes. Essas fontes ou o que 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

3 

elas informam, são, portanto, resultados de suas historicidades, isto é, da historicidade de sua 

produção e das historicidades de seus usos e releituras ao longo dos tempos. 

Então, pode-se afirmar que nem todo documento é fonte, embora toda fonte seja 

documento: o documento é o registro de qualquer tipo, já a fonte é o documento eleito, escolhido 

e (re)construído pelo historiador, que lhe dota (ou o destitui) de importância, a partir do diálogo 

estabelecido entre o conceito e a evidência (THOMPSON, 1981, p. 49). Aqui, a meu ver, está o 

Colóquio da História, condição sine qua non para escrevê-la. Significa dizer, também, que um 

documento e/ou um corpus documental podem ser transformados em fontes, mas, também, 

podem voltar à categoria de registros “brutos”, cuja “vida” dependerá sempre das respostas que 

podem oferecer às perguntas dos historiadores e de como seus ruídos podem sensibilizar os 

ouvidos deles. 

 

Diálogo entre estranhos: o gestual e o documento 

Há importantes lições antigas que nos levam a pensar e a repensar nossas práticas 

contemporâneas. Uma dessas lições nos foi legada por Pero Vaz de Caminha, escrivão da armada 

de Pedro Álvares Cabral. Involuntariamente, Caminha deixou aos historiadores dos séculos 

posteriores uma aula magna sobre a alteridade e a consciência da neutralidade inexistente nas 

relações estabelecidas com o “outro”, com o desconhecido que não falava sua língua, nem 

compartilha seus códigos culturais. 

Os contatos iniciais entre os portugueses e os homens “pardos, maneira d'avermelhados” 

(CAMINHA, 1974, p. 37), naturais do território encontrado, que seria doravante conquista do rei 

católico, foi regido por gestos mais ou menos compreensíveis e por expressões sonoras de línguas 

desconhecidas e incompreensíveis por ambas as partes. Aliás, diferentemente dos espanhóis, que 

iniciaram o domínio ibérico sobre o Novo Mundo, os portugueses não chamaram de “índios” os 

nativos encontrados por eles, ao contrário do que se acostumou pensar. Na verdade, o termo não 

aparece na célebre carta escrita por Caminha. Os portugueses demoraram algumas décadas para 

empregarem-no como identificador dos naturais da terra, que antes eram também chamados, 

genericamente, de “gentios”, “negros do gentio da terra”, “negro” e “brasis” (PAIVA, 2015, p. 

178-198). Entretanto, facilmente se lê o documento que é considerado a “certidão de nascimento” 

do Brasil e se impõe à pluma do escrivão uma categoria identitária que nem ele nem outro de seus 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

4 

companheiros empregaram (pelo menos não se registrou isto). Devo confessar, inclusive, que 

durante algum tempo eu mesmo incorri neste equívoco de leitura e que só o corrigi quando já 

avançava nos estudos relativos às dinâmicas de mestiçagens (IBIDEM), ocorridos décadas depois 

de meu primeiro contato com essa carta emblemática. Como aprendizado, ficou a constatação que 

deve ser inseparável do cotidiano do historiador - não obstante sua obviedade - a consciência de 

que se pode fácil e perigosamente ler o que não está escrito ou registrado. Isto quase sempre 

sucede quando voluntária ou involuntariamente impomos ao passado nossa leitura 

contemporânea, eivada de valores de nosso presente. 

Mas, voltemos ao episódio de “achamento” do Brasil pela armada de Cabral, registrado na 

carta de Caminha, aqui, minha fonte principal. 

Dois dias depois de ancorados, mandou Pedro Álvares Cabral que um dos pilotos fosse 

ao encontro dos nativos na praia. A tarefa foi realizada e resultou na condução voluntária de dois 

dos nativos à presença do capitão-mor Cabral, que os recebeu no navio, “asentado em huũa 

cadeira E huũa alcatifa aos pees por estrado E bem vestido com huum colar d ouro muy grande 

ao pescoço” (IBIDEM, 2015, p. 92). Então, os dois homens 

entraram E nom fezeram nhuũa mençam de cortesia nem de falar ao capitam nem a 
njmguem. pero huum deles pos olho no colar do capitam E começou d açenar com 
a maão pera a terra E despois par o colar como que nos dizia que avia em terra ouro 
E também vio huum castical de prata E asy meesmo acenaua pera a tera E entam 
pera o castical como que avia tambem prata. mostran lhes huum papagayo pardo que 
aquy o capitam traz. tomaram no logo na maão E acenaram pera a terra como que 
os avia hy. mostraran lhes huum carneiro. nom fezeram dele mençam. mostraran lhes 
huũa galinha. casy aviam medo dela nom lhe queriam poer a maão E despois a 
tomaram coma espamtados (PAIVA, 2015, p. 92). 

 

Seguiu-se o encontro e foram oferecidas comida e bebida aos convidados, que não 

parecem tê-las apreciado. Depois disso, narra Caminha, um deles viu 

huũas contas de Rosairo(sic), brancas açenou que lhas desem E folgou muito com 
elas E lançou as ao pescoço E despois tirou as E embrulhou as no braço E acenaua 
pera a terra E entam pera as contas E pera o colar do capitam como que dariam ouro 
por aquilo. JSTO TOMAUAMO NOS ASY POLO DESEJARMOS mas se ele 
queria dizer que leuaria as contas E mais o colar. JSTO NOM QUERJAMO NOS 
EMTENDER PORQUE LHO NOM AVIAMOS DE DAR E despois tornou as 
contas a quem lhas deu E entam estiraran se asy de costas na alcatifa a dormir sem 

teẽr nhuũa maneira de cobrirem suas vergonhas as quaaes nom heram fanadas E as 

cabeleiras delas bem Rapadas E feitas (PAIVA, 2015, p. 93, grifo meu). 

 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

5 

Fica bem claro (ver as partes destacadas do trecho) que o escrivão Caminha sabia que as 

circunstâncias e os desejos induziam a compreensões nem sempre corretas e precisas, 

principalmente porque as partes que se comunicavam não falavam a mesma língua e não 

dominavam a mesma linguagem, no caso, a gestual. Assim, atualizando a escrita antiga, sublinhou 

o famoso escrivão: “Isto tomávamos nós assim por o desejarmos” e, em seguida, “Isto não 

queríamos nós entender porque lho não havíamos de dar”. 

Ora, trata-se de experiência muito similar à do historiador diante de registros produzidos 

por agentes históricos do passado. Essas gentes viveram e “traduziram” um passado mais ou menos 

recuado, que, por vezes, está muito distanciado dos padrões, valores, significados e sentimentos 

característicos do tempo em que o preparado e privilegiado leitor - o historiador - vive e domina. 

Justamente por isto, diante da facilidade e da frequência desta operação cognitiva, seja no passado, 

seja no presente, historiadores podem acabar lendo o registro da forma como melhor lhe convém 

encontrar a informação e interpretá-la, como asseverava Caminha. Sublinhe-se, obviamente, que 

essas leituras anacrônicas nem sempre são produzidas arbitrariamente pelos historiadores, assim 

como por outros observadores no geral. Longe disto, na maior parte das vezes, as interpretações 

anacrônicas resultam de escolhas e de critérios ocultos, imperceptíveis, involuntários e, até mesmo, 

profundamente introjetados e associados fortemente às formas de ler e de interpretar o mundo 

coevo. A consciência da possibilidade real de se produzir conhecimento histórico a partir desta 

operação de “irrealidade” aumenta, claro, a responsabilidade do historiador. Ele deve evitar ao 

máximo (não obstante a impossibilidade de impedi-lo completamente) transformar o campo 

específico de conhecimento que chamamos de História em campo fértil para os anacronismos. Para 

tanto, o melhor dos antídotos costuma ser o respeito às historicidades do ocorrido e dos agentes 

históricos envolvidos na ação e nas narrativas produzidas sobre elas ao longo dos tempos. 

 

 

 

 

 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

6 

Os documentos na prática, aprendendo com os próprios erros e a complexidade dos 
colóquios: relatos de experiências 

 
Durante uma tarde de trabalho, de leitura e de transcrição de documentos do século XVIII, 

no Arquivo Público Mineiro, em Belo Horizonte, um grupo de jovens aprendizes de historiador, 

que sonhavam com seu futuro profissional bem construído, “achou” algo inusitado e 

surpreendente num daqueles velhos papéis. “Descobrimos” naquele dia memorável que existira 

“hũa cabra mistica” nas Minas Gerais do século XVIII, região cuja história tínhamos começado a 

estudar. Grande achado! Nenhum outro historiador tinha se deparado com aquela ocorrência ou 

com caso similar nem teria vislumbrado temática tão promissora naqueles anos 1980, durante os 

quais a até então ilustre desconhecida história das mentalidades chegara avassaladoramente nas 

universidades brasileiras, desejosas de modernização. 

Imagem 1: O Retábulo de Gante (também nomeado Adoração do Cordeiro Sagrado ou o 
Cordeiro de Deus). Políptico, primeira metade do século XV. 

 
Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%A1bulo_de_Gante#/media/Ficheiro%3ALam
gods_open.jpg 

Acessado em: 12/11/2025 

 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

7 

Imagem 2: Detalhe O Retábulo de Gante (também nomeado Adoração do Cordeiro 
Sagrado ou o Cordeiro de Deus). Políptico, primeira metade do século XV. 

 
Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%A1bulo_de_Gante#/media/Ficheiro%3ALam
gods_open.jpg 

Acessado em: 12/11/2025 
 

Imagem 3: Detalhe O Retábulo de Gante (também nomeado Adoração do Cordeiro Sagrado 
ou o Cordeiro de Deus). Políptico, primeira metade do século XV. 

 

Disponível em: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%A1bulo_de_Gante#/media/Ficheiro%3ALam

gods_open.jpg 

Acessado em: 12/11/2025 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

8 

 
Assim, a antiquíssima adoração do cordeiro místico (ou sagrado) nos parecia ter ancorado 

no centro da América portuguesa, no dourado Setecentos mineiro. Tudo se conjugava: a longa 

duração, pressuposto das mentalidades, o ineditismo e a extravagância do tema, a prova 

documental, a potencialidade historiográfica e o desejo de, já naquele estágio, produzir uma 

história impactante e inovadora. E, naquela tarde, nós acreditamos piamente nessa conjunção de 

variáveis favoráveis à realização de nosso devaneio historiográfico. Afinal, não havia dúvidas, pois 

a “prova” documental nos credenciava e qualificava nossas primeiras versões, elaboradas no calor 

da “descoberta” e apuradas ao longo daquela tarde. 

Todo o ímpeto dos pretensos ineditismo e inovação ancorava-se naquela clara e reveladora 

frase transcrita! E, assim, não percebíamos a miríade de equívocos que havíamos produzido. 

Tínhamos absoluta certeza de nossa leitura correta e de nossa transcrição perfeita. Com isto, nos 

agarramos à “prova” e à “verdade” do documento, recorrendo a procedimentos muito antigos, 

que nós mesmos criticávamos quando discutíamos teoria e metodologia da História em sala de 

aula. E não nos dávamos conta de que aplicávamos na pesquisa exatamente o que tínhamos 

aprendido a repudiar a partir das leituras indicadas por nossos mestres, principalmente as que 

insistiam na importância das críticas interna e externa na lide do historiador. 

O achado promissor nos cegava. Mas, a experiência e o bom senso historiográficos logo 

se imporiam à invenção fabulosa surgida do irrestrito e do ilimitado próprios da juventude. Ao 

tomar conhecimento da extraordinária descoberta, uma das coordenadoras do projeto logo 

desconfiou de tudo aquilo e pediu para ver o documento, o qual passou a ler atentamente.1 Sua 

reação, obviamente, misturou apreensão (nossa função ali era ler, identificar e descrever uma 

volumosa documentação não organizada da Secretaria de Governo da Capitania de Minas Gerais 

e do Senado da Câmara de Vila Rica, desconhecida dos pesquisadores) e divertimento, pois a 

situação inspirava ambas as dimensões. 

Finalmente, a partir da leitura experimentada e realmente credenciada, a cabra mística, o 

nosso equivalente mineiro ao cordeiro místico ou cordeiro de Deus, voltou a ser o que sempre 

 
1 Depois de tantos anos, já não tenho certeza sobre quem foi a pessoa que nos alertou sobre a leitura equivocada que 

havíamos realizado. Integravam a equipe de coordenação os professores Lucy Gonçalves Fontes, Beatriz Ricardina de 
Magalhães, Valmiki Vilela Guimarães, Douglas Cole Libby e Carlos Magno Guimarães, todos da Universidade Federal de 
Minas Gerais, além de Marta Eloísa Melgaço Neves, pelo Arquivo Público Mineiro. 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

9 

tinha sido, não obstante nossa leitura intrépida. Embora nossa transcrição fosse literalmente 

correta, faltava um sinal gráfico, o cedilha, na última palavra, que, também, tivera uma letra 

trocada: o “e” pelo “i”! O significado, claro, era outro, bastante diferente. Tratava-se de uma 

menção a “uma cabra mestiça”, isto é, a uma mulher “cabra” (categoria que identificava pessoas 

nascidas do cruzamento biológico entre índios e negros, salvo variações históricas) “mestiça” 

(outra categoria que, salvo variações, identificava os nascidos de cruzamentos ocorridos entre 

índias e portugueses ou seus descendentes brancos) (PAIVA, 2015; AMANTINO, 2016, 83-97; 

FORBES, 1988). A expressão era pouco usual, uma vez que “cabra” já indicava a mistura. 

Entretanto, diante de uma possível dúvida de classificação mais rigorosa e assertiva, possivelmente 

optou-se por sublinhar a mescla que se revelava em visíveis traços indígenas, negros e brancos.  

A primeira lição tinha sido apreendida. Para além da transcrição perfeita e literal é 

necessário a um historiador sempre se perguntar sobre outros sentidos dados no passado e, 

também, pelo olhar e pelo tempo dele próprio. E mais, é mister considerar o contexto histórico 

no qual termos e conceitos foram empregados, assim como as definições que no passado foram 

produzidas e empregadas. Hoje, poderíamos falar facilmente em respeitar as historicidades do 

ocorrido, bem como das palavras, mas este não era um conceito operacional nos anos 1980. Não 

obstante, na essência, ficaram claros os procedimentos básicos necessários ao trabalho cotidiano 

e diuturno do historiador. Na verdade, faltou na época, aprender algo igualmente fundamental e 

que ecoa aqui: ninguém se preocupou em anotar a localização (mesmo que provisória, como era 

o caso) do documento e por este motivo não há uma nota de pé de página com as indicações 

pertinentes, o que, infelizmente, se repetirá adiante. 

Em outra ocasião, o mesmo grupo de jovens aprendizes, eu incluído, foi mais prudente 

diante de novo desafio paleográfico. Um documento de leitura razoavelmente fácil trazia uma 

palavra que conseguíamos ler e transcrever sem qualquer dúvida, mas que não tinha sentido e nem 

existia em dicionários antigos. Nem o contexto no qual ela aparecia nos ajudava a “decifrá-la”! O 

termo era “curetivador”, também grafado no plural em algumas passagens. Durante alguns dias, a 

tarefa de descobrir qual era aquela palavra e o seu significado mobilizou toda a equipe de 

estagiários e de professores coordenadores... e nada! 

Como de costume, quando já estávamos cansados e ao ponto de desistirmos da tarefa, um 

insight ocorreu a algum de nós e finalmente conseguimos ter certeza sobre o que ali estava escrito 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

10 

e sobre seu significado. O escrivão setecentista grafara da mesma forma que ele pronunciava ou, 

talvez, da mesma forma que escutara de algum envolvido no caso. Ele trocara o “l” de “cultivador” 

pelo “re”, a representação escrita do fonema do “r” prolongado e vibrante, pronunciado com a 

ponta da língua elevada (pronúncia retroflexa), e não do “r” saído da garganta, chamado de “r” 

forte. Em outros termos, mais modernos, chamaríamos aquele “r” de caipira! 

Muito possivelmente, o documento trazia mais que uma palavra grafada à moda do 

escrivão. O que tínhamos diante de nós era certamente um registro histórico importantíssimo, que 

nos informava sobre um modo de falar próprio de um grupo, de um tempo e de uma região. Um 

pequeno testemunho de como maneiras de falar foram se constituindo e se espraiando ao longo 

dos séculos XVII e XVIII, integrando o que se chama hoje de “dialeto caipira”, com associações 

ao que se chamou de língua geral paulista, falados nesse período em extensa região do centro do 

Brasil (RIBEIRO, 2017, p. 39-42). Ademais, o caso nos informava sobre como os documentos 

oficiais passavam a ceder espaços aos falares populares, o que podia estar associado à ascensão de 

homens mestiçados, que sabiam ler e escrever e que trabalhavam como escrivães (PAIVA, 2006, 

p. 481-493). 

Desde hoje, vendo o episódio, percebo que ele me obrigou, já naquela época, sem que eu 

entendesse isto muito claramente, em termos metodológicos, a considerar a importância de se 

realizar transcrições literais, evitando-se os perigos e prejuízos oriundos das atualizações. Anos 

mais tarde, escutando atentamente mais uma aula magistral das que ministrava Roger Chartier em 

seu seminário semanal na École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS), Paris, o caso do 

“curetivador” voltaria forte aos meus pensamentos, selando minha escolha pelas transcrições ipsis 

litteris. Naquela manhã, Chartier falou duas horas sobre um tema aparentemente árido. Entretanto, 

sob sua reflexão, da secura eclodiu um caudaloso manancial de lições e de inspirações. Ele falou 

sobre as letras maiúsculas no meio de palavras e no meio das frases nos originais de Shakespeare 

e sobre como os sentidos atribuídos inicialmente pelo autor foram sendo alterados pelas 

atualizações e padronizações gramaticais realizadas a posteriori pelos editores. Ao final dessa sessão, 

em 1997, a importância do episódio do “curetivador”, ocorrido dez anos antes, ganhava muito 

mais sentido e consolidava meu compromisso metodológico de garantir ao meu leitor o registro 

literal a partir do qual elaborei análises e argumentos historiográficos. 

A troca de letras foi algo que ocorreu frequentemente na escrita dos documentos, 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

11 

reproduzindo-se em muitos casos o uso corrente das falas locais, que por sua vez resultavam de 

longas e imbricadas histórias culturais. Não obstante serem produtos dessas riquíssimas histórias 

e de serem registros esclarecedores delas, essas trocas, muitas vezes, dificultam e até mesmo 

inviabilizam as leitura e transcrição corretas. Vivenciei esta situação em meados dos anos 1990, 

quando ofertava uma disciplina de “Leitura documental” no curso de História das Faculdades 

Integradas Newton Paiva, em Belo Horizonte. 

Entre os documentos do século XVIII que eu havia escolhido para serem transcritos pelos 

alunos, incluía-se o inventário post-mortem de Feliz Rodriguez Nevez, um homem solteiro, natural 

do Rio de Janeiro, que morava em sua fazenda, chamada “Cachoeira Ribeira de Orecuja [Urucuia] 

deztrito de Sam Romam Comarca do Ryo daz Velhaz”2, no norte da então capitania de Minas 

Gerais, onde faleceu, em 1750. Entre os muitos bens deixados por ele e inventariados pelos “Sub 

Provedor e thezoureiro daz Fazendas dos Defuntos e Alzentez Cappellaz e Reziduoz (...) eu 

Excrivam de seu cargo ao diante nomiado tambem me achava a Valiadorez e Meirinhos (...)”3, 

foram indicados alguns cavalos. Um desses animais foi assim descrito e avaliado: “Por hum cavallo 

Russo pomvo de Idade de dez annos avaliado pelos avaluadorez em seis mil Reis com que Se 

say”.4 

Imagem 4 – Trecho do inventário post-mortem - 1750 

 
Fonte: Arquivo Público Mineiro. Seção de Governo. Caixa 42, documento n° 35. 

Inventário post-mortem de Feliz Rodriguez Nevez. São Romão – 28/09/1750. 

 
2 Arquivo Público Mineiro/Secretaria de Coverno-APM/SG – caixa 42, n° 35, São Romão – 28/09/1750, f. 1. [Novo 

fundo: Avulsos da Capitania de Minas Gerais]. 
3 Arquivo Público Mineiro/Secretaria de Coverno-APM/SG – caixa 42, n° 35, São Romão – 28/09/1750, f. 1. [Novo 

fundo: Avulsos da Capitania de Minas Gerais]. 
4 Arquivo Público Mineiro/Secretaria de Coverno-APM/SG – caixa 42, n° 35, São Romão – 28/09/1750, f. 4. [Novo 

fundo: Avulsos da Capitania de Minas Gerais]. 

 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

12 

 

O cavalo fora descrito como “russo pomvo”, como se lê claramente no trecho 

reproduzido acima. Embora eu não tivesse dúvidas com relação à grafia original do termo 

“pomvo”, não conseguia compreender o significado, pois o termo não existia nos dicionários 

antigos, mesmo que se procurasse “ponvo”, nem aparecia em outros documentos semelhantes. 

Assim, essa palavra seguia sendo um desafio para mim, depois de várias leituras e de esforços de 

compreensão. Ainda que eu tivesse plena consciência da frequente e histórica troca do “b” pelo 

“v” na fala popular do século XX, a qual escutara incontáveis vezes (por exemplo, “trabesseiro”, 

“vasculante”, “biolão”), pelo caráter incomum da palavra e da grafia dela não cheguei a considerar 

a possibilidade nas vezes que li o registro setecentista. 

O problema foi solucionado quando, naquela aula, ao transcrever o documento, um aluno, 

Luís Neves, oriundo de uma pequena e antiga cidade mineira, me disse, ao perceber minha 

hesitação em conferir significado à expressão, que se tratava de um cavalo pombo. Ele sabia disto, 

porque na cidade onde nascera e vivera boa parte de sua vida, os cavalos brancos, cujas bordas 

das pálpebras, avermelhadas, ficavam mais evidentes, assim eram designados. Novamente, o 

conhecimento das práticas cotidianas antigas, que continuavam a ser empregadas no dia a dia das 

pequenas comunidades do interior de Minas Gerais, foi essencial para que o enigma fosse 

decifrado! Este conhecimento, “guardado” na longa duração, foi a “chave” para a compreensão 

de um documento, de um contexto e, principalmente, de um termo grafado exatamente como era 

pronunciado pelo escrivão. 

O leitor iniciante de documentos antigos também pode incorrer em erros 

comprometedores a partir da compreensão enviesada provocada pela “decifração” automática, 

baseada em nossa grafia atual. Isso também me atingiu, quando um jovem estagiário transcreveu 

“livras” por “livros” e me induziu a concluir que os “livros” do espólio de um português tivessem 

sido herdados por seus vários filhos naturais pardos e mulatos, todos iletrados. A análise poderia 

ter se aprofundado se eu não tivesse desconfiado da transcrição e decidido verificar os originais. 

Assim, pude constatar que no lugar dos tais “livros”, o que se indicava eram objetos em metal, 

que no conjunto tinham (isto é, pesavam) um número específico de “livras”, isto é, libras, um 

antigo sistema de pesos usado em Portugal e no Brasil. Novamente, a troca do “b” pelo “v”, 

associada ao automatismo da leitura atual e à falta de experiência, quase resultaram em uma análise 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

13 

equivocada, que geraria uma situação histórica rara e falsa, embora não fosse impossível: o acesso 

a livros impressos por parte de mestiçados iletrados, nascidos livres. 

Ainda que ancorados em experiência particular, os casos aqui apresentados podem servir 

de alerta aos iniciantes, assim como podem subsidiar reflexões e discussões sobre a metodologia 

da pesquisa histórica. O produzir historiográfico está, afinal, diretamente relacionado à maneira 

como lidamos com percalços e episódios como os aqui apresentados. Situações similares a estas 

sempre ocorrem e, então, acabam integrando o processo de formação dos historiadores. O desafio 

em relação a elas é transformá-las em experiências proveitosas, que nos levem ao amadurecimento 

intelectual e profissional. 

 

Conclusão 

O trato dispensado pelo historiador ao documento, transformando-os em suas fontes, é 

dimensão essencial de seu trabalho e é campo de aprendizado contínuo, sem previsão de término. 

É também, procedimento prazeroso para a maioria de nós. Não obstante, nisto, que pode ser 

pensado como um caminho longo e essencial, há muitas armadilhas postas, permanentemente, 

por nossas inexperiência e incúria, nossos desejos e idealizações, nossa imprudência, nossa pressa, 

por nosso ímpeto anacrônico de explicação do “outro”. Muitas vezes, este caminho se torna um 

campo de trabalho ou um território enganador – menos por sua natureza e por sua realidade 

expressa e mais por nossa mirada sobre ele, obviamente. 

Ao desafio de enfrentar as vicissitudes do produzir historiográfico coloca-se como esteio 

profícuo a metodologia, ou melhor, o uso eficaz e competente dela. É preciso, portanto, o domínio 

metodológico e conceitual para se escrever uma boa História. Sem isto, o cordeiro místico já tinha 

se transformado em tradição mineira e o “curetivador”, o “pomvo” e as “livras” não teriam se 

transformado em aprendizados nem estariam inspirando este texto. Cabe aqui evocar uma das 

mais importantes lições oferecidas pelas contemporâneas e inovadoras História Cultural e História 

do Livro e da Leitura: trata-se da premência de se considerar sempre as historicidades do ocorrido 

ou do pretensamente ocorrido, de seus registros e de suas leituras e interpretações ao longo do 

tempo. Pensar os códigos linguísticos antigos, buscar seus significados e empregos coetâneos, 

empenhar-se em compreender como as pessoas no passado entenderam esses termos, palavras e 

expressões, como os definiram e como os empregaram é uma das maneiras de se respeitar as 



 

 

Temporalidades, Belo Horizonte, ISSN 1984-6150 – v. 17, n. 1 (2026): Edição 43 

14 

historicidades mencionadas e de não se cometer anacronismos toscos e evitáveis. 

Nesse campo de embates temporais, temáticos, conceituais e metodológicos é que se 

estabelecem os diálogos ou os colóquios da História. Nele enraizados, os historiadores devem 

perguntar às suas fontes e escutar as respostas de seus interlocutores, com todo o respeito devido, 

porque eles devem continuar sendo protagonistas de suas vidas e das realidades históricas que 

ajudaram a construir, ainda que o presente do historiador seja o que baliza essas conversas. 

 

Fonte Impressa 

ORTA, Garcia de. Colloquios dos simples e drogas e cousas medicinais da Índia e assi de 

algumas frutas achadas nella: (Varias cultivadas hoje no Brasil). Lisboa: Imprensa Nacional, 

1872 [1563]. 

Referências Bibliográficas  

AMANTINO, Marcia. Cabras. In: PAIVA, Eduardo França, CHAVES, Manuel F. Fernández e 

GARCÍA, Rafael M. Pérez. (org.) Do que estamos falando? Antigos conceitos e modernos 

anacronismos: escravidão e mestiçagens. Rio de Janeiro: Garamond, p. 83-97, 2016.  

CAMINHA, Pêro Vaz de. Carta a el-rei d. Manuel sobre o achamento do Brasil (1 de maio 

de 1500). Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1974. 

FORBES, Jack D. Black Africans & Native Americans. Color, Race and Caste in the 

Evolution of Red-Black Peoples. Oxford: Basil Blackwell Ltd., 1988. 

NOLL, Volker e DIETRICH, Wolf. (orgs.) O português e o tupi no Brasil. São Paulo: 

Contexto, 2010. 

PAIVA, Eduardo França. Dar nome ao novo: uma história lexical da Ibero-América, entre 

os séculos XVI e XVIII (as dinâmicas de mestiçagens e o mundo do trabalho). Belo 

Horizonte: Autêntica, 2015. 

PAIVA, Eduardo França. Leituras (im)possíveis: negros e mestiços leitores na América 

portuguesa. In: DUTRA, Eliana Regina de Freitas e MOLLIER, Jean-Yves. (Org.). Política, 

Nação e Edição - o lugar dos impressos na construção da vida política - Brasil, Europa e Américas 

nos séculos XVIII-XX. São Paulo: Annablume, p. 481-496, 2006. 

RIBEIRO, Gisele Aparecida; PINATI, Carolina Taciana; FONSECA, Rosânia Aparecida de 

Souza; SANTOS, Marcelo. Dialeto caipira x dialeto rural mineiro: um estudo comparativo. 

Ciência et Praxis, UEMG, n. 19, v. 10, p. 39-42, 2017.  

THOMPSON, E. P. A miséria da teoria ou um planetário de erros. Uma crítica ao 

pensamento de Althusser. (trad.) Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1981. 

 

 


