
Linguagem e Tecnologia

DOI: 10.1590/1983-
-3652.2026.60667

Seção:
Ensaios

Autor Correspondente:
Patricio Dugnani

Editor de seção:
Daniervelin Pereira 
Editor de layout:
Saula Cecília 

Recebido em:
28 de julho de 2025
Aceito em:
28 de setembro de 2025
Publicado em:
9 de janeiro de 2026

Esta obra tem a licença
“CC BY 4.0”.
cb

Interculturalidade e meios de comunicação: da
extensão dos sentidos à aceleração das trocas
culturais
Interculturality and media: from the extension of the senses to
the acceleration of cultural exchanges
Patricio Dugnani ∗1

1Universidade Presbiteriana Mackenzie, São Paulo, SP, Brasil.

Resumo
O objetivo principal deste artigo é compreender como se constitui a relação entre o uso dos meios de comunica-
ção, especialmente os digitais, e os processos interculturais na Modernidade Tardia. Partindo de uma revisão
bibliográfica, de cunho exploratório, esta reflexão relaciona a teoria dos meios de Marshall McLuhan com
a comunicação intercultural para argumentar que a extensão da percepção humana, causada pela evolução
técnica, produz uma aceleração nas trocas entre diferentes culturas. Discute-se como esse aumento no fluxo
de informações pode superar um modelo multicultural de homogeneização, criticado por seu desequilíbrio, e
promover uma interculturalidade baseada na hibridização e na troca mais justa. Os resultados da pesquisa
indicam que os meios de comunicação digitais possuem potencial para promover uma interculturalidade mais
equilibrada ao democratizar a emissão e recepção de informações, diferentemente dos meios de massa que
favorecem a homogeneização. Contudo, esse potencial enfrenta desafios significativos, como o uso comercial
e narcisista das plataformas digitais, que transformam relações culturais em relações de consumo. Portanto,
se os meios digitais conseguirão de fato promover uma cultura mundial heterogênea é uma questão que
permanece em aberto e depende do tempo e de mais investigações.

Palavras-chave: Interculturalidade. Meios de comunicação. Modernidade tardia.

Abstract
The main objective of this article is to understand the relationship between the use of communication media,
especially digital media, and intercultural processes in Late Modernity. Based on an exploratory literature
review, this reflection relates Marshall McLuhan’s theory of media to intercultural communication to argue
that the expansion of human perception, caused by technological evolution, accelerates exchanges between
different cultures. It discusses how this increased flow of information can overcome a multicultural model of
homogenization, criticized for its imbalance, and promote an interculturality based on hybridization and fairer
exchange. The research results indicate that digital media have the potential to promote a more balanced
interculturality by democratizing the transmission and reception of information, unlike mass media, which favor
homogenization. However, this potential faces significant challenges, such as the commercial and narcissistic
use of digital platforms, which transform cultural relations into consumer relations. Therefore, whether digital
media will actually be able to promote a heterogeneous global culture is an open question and depends on
time and further research.

Keywords: Interculturality. Media. Late modernity.

1 Do desequilíbrio multicultural à promessa intercultural
Esse artigo parte do pressuposto de que a organização social e cultural humana se direcionou para uma
intensificação dos processos instaurados historicamente pela Modernidade, e que não se desenvolveu
uma nova organização, como indicaria o termo mais usado para denominar o momento contemporâneo:
Pós-modernidade.

Dessa forma, entende-se que se vive uma Modernidade Tardia e esse momento histórico se cons-
titui a partir de processos de aceleração, como indica Hartmut Rosa em seu livro Aceleração: A
transformação das estruturas temporais na Modernidade (2019).

∗Email: patricio.dugnani@gmail.com

1/10

https://orcid.org/0000-0003-1861-3609
https://orcid.org/0009-0006-3069-8480
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
https://orcid.org/0000-0001-7877-4514
mailto:patricio.dugnani@gmail.com


Além disso, observa-se que essa aceleração (Rosa, 2019, 2022) se manifesta nos mais diferentes
campos da sociedade humana – cultural, estético, entre outros – além de se apresentar nas formas de
produção e desenvolvimento tecnológico, o que, segundo David Harvey, em A Condição Pós-Moderna
(1996), produz uma compressão na relação entre espaço e tempo.

Essa compressão do espaço/tempo, tem sido fortemente influenciada, e até mesmo, sustentada
pela evolução técnica dos meios de comunicação, pois o uso deles produz mudanças no comportamento
e na consciência humana, como indica Marshall McLuhan em seu livro Os Meios de Comunicação como
extensões do Homem (2016). Em acordo com as ideias de McLuhan (2016), mas partindo de uma
visão mais antropológica e menos funcionalista, Ferrari (2015), em seus estudos sobre comunicação
intercultural, também afirma que se pode concluir que, com cada troca de informações entre culturas,
ocorrerão transformações na organização social delas.

Observando essas mudanças, também é possível perceber que o aumento do fluxo de informações,
bem como a ampliação em dimensão global das trocas desses conteúdos produzidos pelo ser humano,
apoiados pela evolução dos meios de comunicação, principalmente os elétricos e os digitais, tem
produzido outro efeito: a troca cada vez mais intensa de ideias entre culturas diferentes, e de diferentes
partes do globo terrestre. Esse fenômeno é também conhecido por globalização, como apresenta Stuart
Hall no livro Identidade Cultural na Pós-modernidade (2004).

Contando com esses processos de trocas de informações entre culturas dispersas pelo mundo, e
entendendo cultura, de acordo com Geertz (2008), como um sistema de atribuição de significados,
esse aumento de contato e de relações simbólicas, inevitavelmente, acabará por produzir mudanças na
organização cultural das diferentes comunidades humanas. Esse processo, que já denominamos como
globalização, parece não desenvolver uma troca equilibrada de influências sendo criticado por Santos
(2001) como uma globalização injusta, que apenas divide os prejuízos, e não o lucro; as doenças e
não a tecnologia, a pobreza e não a igualdade.

Nesse sentido, por causa do desequilíbrio de influências entre as diferentes culturas do mundo,
esse processo mundial acaba por se caracterizar por uma visão multicultural, e não intercultural, de
acordo com a classificação que Lisete Weissmann, em seu artigo Multiculturalidade, Transcultura-
lidade, Interculturalidade (2018). Isso ocorre, porque a visão multicultural não prevê a mistura de
culturas, mas culturas separadas que acabam assumindo uma posição etnocêntrica, e buscam impor
seus valores às outras.

A multiculturalidade implica um conjunto de culturas em contato, mas sem se misturar:
trata-se de várias culturas no mesmo patamar. As diferenças ficam estanques e separadas
em cada cultura, possibilitando pensar no que os antropólogos chamam a lógica do Um,
que só tem uma verdade a seguir e uma forma de pensar o mundo (Weissmann, 2018, p.
23-24).

Contrapondo-se a essa visão, torna-se importante entender que é necessário buscar através da
comunicação um sistema que possibilite uma troca equilibrada de informações no processo de mistura
de culturas. Esse processo pode ser denominado como interculturalidade, de acordo com Weissmann
(2018).

María Laura Méndez (2013, comunicação oral) ressalta que, para pensar a interculturali-
dade, temos que sair da lógica do Um e nos situar na lógica multívoca, a qual pressupõe
multiplicidade e devir, e dentro da qual não podem ser feitas totalizações. Essa mul-
tiplicidade acarreta sempre diferença e se conforma dentro da heterogeneidade e suas
combinações imprevisíveis. Não pode se fazer uma teoria da interculturalidade, porque
isso implicaria uma generalização e universalização, o que é impossível. Define a intercul-
turalidade como “[...] uma série de gestos, práticas, que supõem sempre uma situação”
(Weissmann, 2018, p. 26-27).

Por causa dessas ideias iniciais, pretende-se, neste artigo, compreender como se constitui a relação
entre o uso dos meios de comunicação, especialmente os digitais, e os processos interculturais na
Modernidade Tardia. Essa reflexão buscará relacionar os conceitos de McLuhan (2016) pela teoria
dos meios, com a constituição de uma comunicação intercultural apontada por Ferrari (2015).

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 2/10



Entende-se, a partir dessa relação, que as transformações produzidas pelo efeito de extensão da
percepção humana, segundo McLuhan (2016), causadas pela evolução técnica dos meios de comuni-
cação, principalmente os meios digitais e elétricos, tem produzido mudanças profundas no ambiente
organizacional humano. Essa visão entende que os meios de comunicação digitais são os suportes
que possibilitam o aumento entre as trocas de informação em âmbito global, desenvolvendo o que se
denomina na atualidade como globalização, mas que poderia auxiliar um processo menos multicultural
e mais intercultural.

Tomando essas questões como centrais, e partindo de um levantamento bibliográfico, essa pes-
quisa teórica e exploratória visa compreender como se constitui essa relação entre o uso dos meios
de comunicação, principalmente os digitais, e os processos de misturas culturais na contemporanei-
dade. Esse artigo dará continuidade a uma pesquisa maior, que vem sendo desenvolvida, e pretende
entender a organização social e cultural da Modernidade Tardia a partir do viés dos usos dos meios
de comunicação.

Finalmente, o artigo está dividido em quatro partes: a primeira parte dedica-se à definição e ao
debate do conceito de interculturalidade. A segunda parte, relaciona as questões sobre a intercultu-
ralidade e a comunicação intercultural, com as ideias da Teoria dos Meios de McLuhan (2016) sobre
a extensão dos sentidos produzidas pelo uso dos meios de comunicação. Já a terceira parte, busca
aprofundar a questão do uso dos meios de comunicação, observando os efeitos no processo intercultu-
ral e comparando quando mediados pelos meios de comunicação de massa e quando mediados pelos
meios digitais. A quarta parte se constitui como as considerações finais, e pretende-se fazer a síntese
das questões sobre interculturalidade e o uso dos meios de comunicação.1

2 Para além do multiculturalismo: definindo o conceito de interculturalidade
Antes de refletirmos sobre a questão da interculturalidade, principalmente em relação ao momento
contemporâneo, torna-se fundamental definir um conceito básico para essa área de pesquisa: o con-
ceito de cultura.

Sendo assim, levando-se em consideração que o conceito de cultura ganha historicamente diversas
formas, desde aquelas mais tradicionais, até versões mais modernas, nesse artigo pretende aproximar-
-se da análise de Geertz (2008) sobre o conceito de Cultura. Ele entende a cultura como um fenômeno
plural, logo o termo cultura no singular, deveria dar lugar ao termo culturas. Para o antropólogo,
cultura é um sistema complexo, uma vez que o indivíduo atribui diferentes significados aos fenômenos
culturais conforme o contexto e momento observados. Esse conceito de cultura se aproxima do
proposto por Ferrari (2015), autora ligada aos estudos interculturais, que afirma ser a cultura um
fenômeno complexo, mutável e com múltiplas interpretações, produzindo respostas distintas a cada
fato, o que se assemelha à ideia de atribuição de significados proposta por Geertz (2008).

Hoje, tratamos a cultura como um processo em mutação, complexo e criativo, que pode
ser abordada de múltiplas maneiras; e, como decorrência de sua peculiaridade, não há
consenso entre os estudiosos sobre a sua definição. Justificamos essa nova abordagem
pela exposição dos indivíduos aos processos de globalização que os coloca em embates
diante das diferenças culturais, de estilo de vida e de pensamento. Os indivíduos e os
diferentes grupos diante do cenário a que são expostos produzem respostas distintas ao
próprio fato da diferença que, por causa da globalização, parece cada vez mais óbvia.
Portanto, hoje as sociedades vão aprender a lidar com as diferenças, mais do que em
qualquer outro momento histórico (Ferrari, 2015, p. 6).

Definido um conceito básico de cultura, no cruzamento e na concordância entre a visão de atribu-
ição de significados de Geertz (2008), com a visão de cultura como um fenômeno complexo, mutável
e múltiplo de Ferrari (2015), agora se torna possível definir o conceito de interculturalidade partindo
de uma fundamentação mais sólida.

1 Este estudo está relacionado ao Grupo de Pesquisa Linguagens e Narrativas Interculturais (LeNI), inscrito no Conse-
lho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e ligado Mestrado Profissional em Comunicação
Intercultural nas Organizações (MPCOM) do Centro de Comunicação e Letras (CCL) da Universidade Presbiteriana
Mackenzie (UPM).

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 3/10



Entende-se, aqui, de acordo com Ferrari (2015) e concordando com Weissmann (2018), como
interculturalidade, a relação equilibrada de troca de informações e mistura entre culturas. Tomando-
-se essa ideia, é importante destacar que o fenômeno de mistura de culturas, não é um fenômeno
recente, mas acompanha a organização humana desde seu princípio mais remoto.

A interculturalidade significa a relação entre pessoas de distintas culturas e, na verdade,
ela se produz desde os inícios da humanidade, à medida que pessoas de culturas diferentes
se relacionaram ao longo da história (Ferrari, 2015, p. 7).

O que diferencia a mistura de culturas no momento contemporâneo, em relação ao passado, é que
ela é, agora, acelerada pelos meios digitais. Diferente dos processos anteriores, tomando os séculos
XX e XXI como referência, que eram regidos, principalmente, por outros meios (meios elétricos,
impressões, de comunicação de massa etc.). Essa troca de hegemonia do uso dos meios digitais é que
tem produzido uma aceleração da produção e o aumento do alcance das trocas de informação entre
as diferentes culturas do mundo (Rosa, 2019, 2022). Esse processo, apoiado, também nos meios de
comunicação, é o que Rosa (2019, 2022) identifica como sendo um dos fatores responsáveis pelas
alterações de comportamento e consciência, além da mudança dos sistemas de mistura de culturas.

A interculturalidade, refletindo sobre esses conceitos, se constitui pela interação, através dos meios
de comunicação entre grupos culturais diferentes, e não pela sobreposição de culturas.

Em qualquer situação de interação intercultural, dois ou mais grupos levam consigo re-
pertórios de conhecimento disponíveis e é no contato entre eles que se produz o espaço no
qual negociam as interpretações do mundo. Portanto a chave da comunicação intercultu-
ral é a interação com o diferente, com tudo aquilo que, de forma objetiva ou subjetiva, se
percebe como diferente, seja qual for o motivo da diferença: raça, gênero, classe social,
preferência sexual etc (Ferrari, 2015, p. 12).

Com a visão intercultural, se espera que esses grupos troquem informações e tomem como base
suas experiências, seus repertórios, todos os conhecimentos desenvolvidos e usados para formular sua
concepção de mundo. Ao trocarem informações, interagem partindo de ideias diferentes o que faz com
que esses conteúdos culturais se misturem, produzindo alterações de consciência e comportamento
nesses grupos, e consequentemente, em suas culturas.

Esse é um modelo de funcionamento da interculturalidade, mediado pelos meios de comunicação,
que se espera desenvolver.

3 O meio é a mensagem: os suportes da comunicação como extensões do
homem
Buscando o entendimento do conceito e da estrutura que constitui um processo de interculturalidade,
se torna fundamental, compreender como esse processo se relaciona com o uso dos meios de comu-
nicação. Além de perceber essa questão, é preciso observar que a interculturalidade só será possível
quando mediada pelos meios de comunicação que se tornam suportes da comunicação intercultural.
Sendo assim, a observação do funcionamento dos meios de comunicação como agentes transformado-
res da organização política, social e cultural humana, é fundamental para poder se instaurar relações
interculturais.

A comunicação intercultural parte das dimensões interativa e relacional do processo de
comunicação. É interativa porque concebe o processo comunicativo como mecanismo
que permite as ações relacionais, mas é também relacional porque o peso dessas relações
condiciona constantemente a direção e o sentido da interação (Ferrari, 2015, p. 12).

Para McLuhan (2016) os meios de comunicação são mais que simples aparelhos transmissores,
pois interferem e influenciam as mudanças de comportamento e de ampliação de consciência humana.

Sob essa perspectiva, os meios de comunicação são extensões da percepção, dos sentidos, e, para o
autor, extensões do próprio sistema nervoso humano. Ou seja, pode-se entender que, quando os meios

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 4/10



de comunicação estendem a percepção humana, também aumentam a quantidade de informações e
fenômenos que esse ser humano tem contato. Os meios aumentam o alcance dos sentidos, outrora
limitados pelos limites biológicos dos mesmos. O rádio estende o alcance da fala e amplia o potencial
da audição. A televisão estende a visão e a audição, e assim por diante.

Com esse aumento do alcance da recepção, emissão e transmissão de informações, ocorre tam-
bém uma ampliação na mistura de conteúdos culturais, e consequentemente, no cruzamento de
informações entre diferentes culturas, outrora separadas, muitas vezes, pela dimensão espacial. Esse
aumento de contato, essa maior troca de informações foi criando, dinamizando e reformulando as
relações entre as diferentes culturas. Ou seja, é através, também, dos meios de comunicação que
será possível o desenvolvimento do processo de interculturalidade, entendido por Ferrari (2015), como
sendo a relação de troca equilibrada entre os seres humanos de diferentes culturas. Por isso, os pro-
cessos de comunicação, incluindo o uso dos meios, estão intimamente ligadas ao desenvolvimento da
interculturalidade.

As sociedades e as organizações contemporâneas passam por um dilema intercultural
à medida que estão expostas a uma pluralidade de visões sobre diferentes contextos,
principalmente decorrentes dos processos de internacionalização que foram facilitados
pela tecnologia, pela abertura das economias e pelos processos migratórios. Portanto,
o estudo da interculturalidade pode ser comparado a um cenário ou um pano de fundo,
que flui e influi no relacionamento das sociedades e organizações dentro e fora de suas
fronteiras geográficas. Essa metáfora do pano de fundo, mostra que é necessária a adoção
de uma perspectiva sistêmica, em que a cultura e a comunicação são dimensões sinérgicas
que não funcionam em separado (Ferrari, 2015, p. 1).

Além da questão da extensão, outro conceito de McLuhan (2016) que é importante destacar,
quando se pretende entender a relação do uso dos meios de comunicação e o processo de intercultura-
lidade, é a ideia que os meios produzem alteração de comportamento e consciência nos seres humanos
(Dugnani, 2018, 2022). Essa afirmação surge de uma das mais polêmicas frases criadas por McLuhan
(2016): “o meio é a mensagem”.

O meio é uma mensagem, ou o meio é informação pura. Essas frases reforçam a ideia do autor
que os meios não são apenas suportes de informações, mas são agentes transformadores da sociedade.

A princípio essas duas frases estariam equivocadas, partindo de uma visão mais funcionalista dos
meios de comunicação, pois na classificação inicial meio é meio, mensagem é mensagem. Ou seja,
o meio de comunicação é o suporte material da mensagem que possibilita sua transmissão, de um
emissor a um receptor, através de um determinado ambiente. E mensagem seria o conteúdo, a
informação criada e organizada por um emissor, a partir de um código e transmitida por um meio
para um receptor.

Mas por que McLuhan (2016) afirma ser o meio uma mensagem?
Essa correlação é feita, na verdade, a partir do conceito de informação.
Entendendo-se informação, concordando com Teixeira Coelho (2012), como sendo um conteúdo

que promove alguma mudança de comportamento e consciência, e compreendendo que a mensagem
é formada de informação: a mensagem (informação) altera comportamento e consciência dos seres
humanos.

Como para McLuhan (2016) os meios de comunicação, ou seja, o advento, ou o simples uso dos
meios de comunicação promovem transformações no comportamento e consciência humana, para o
autor canadense: “meio e mensagem cumprem a mesma função”. Por isso ele afirma que meio é
mensagem; meio é informação pura, pois, não somente pela mensagem que transporta, mas por seu
uso, os meios produzem mudanças na organização e compreensão de mundo dos seres humanos.

Tomando esses princípios para reflexão, pretende-se, no próximo capítulo, ampliar o entendimento
de como a comunicação (logo, também, o uso dos meios) está sinergicamente interligada com os
processos de interculturalidade. Inclusive em relação ao aumento de contato entre culturas que
outrora tinham menos acesso, devido ao espaço e o alcance das mensagens e, na atualidade, graças
aos meios digitais, ampliaram sua troca de informações.

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 5/10



4 A encruzilhada digital: entre a homogeneização da indústria cultural e a
hibridização intercultural
Embora já tenha sido esboçada a relação entre meios de comunicação e interculturalidade nos capítulos
anteriores, pretende-se, na continuidade desse artigo, buscar uma síntese que possa expor melhor como
essas questões se apresentam na contemporaneidade.

Em primeiro lugar é preciso entender que essa aceleração nos processos de mistura de culturas,
ou seja, o aumento das trocas de informações entre culturas tem uma dupla influência que se des-
taca: a própria aceleração social e o desenvolvimento dos meios digitais (Rosa, 2019, 2022). Afinal,
concordando com Ferrari (2015), para desenvolver os estudos sobre a interculturalidade é preciso re-
lacionar os processos comunicacionais à organização cultural. De certa forma, buscar os pontos que
aproximam antropologia da ciência da comunicação.

Um dos aspectos mais importantes para o estudo da interculturalidade é a identificação
dos processos comunicacionais que, ao lado da cultura, estabelecem as bases para o
diálogo cultural entre as pessoas e nas e entre organizações com seus públicos e as
demais instituições (Ferrari, 2015, p. 1).

Nesse sentido, é importante entender que, conforme se alteram os processos de comunicação (e
nesse artigo, interessa-se, principalmente, o uso dos meios de comunicação), alteram-se, também as
relações entre culturas. Esse fenômeno de alteração cria uma necessidade propor novos estatutos nas
relações de alteridade entre o eu e o outro, como afirma Ramos (2013, p. 348), para se atingir a
interculturalidade.

No mundo aberto e plural atual, com a globalização e os novos meios e tecnologias de
informação e comunicação, com os média, a internet, as facilidades de deslocação e os
meios de transporte rápidos, a diversidade cultural, o Outro, as minorias étnicas têm um
outro estatuto e imagem. A diversidade cultural e o Outro não estão longínquos, mas
estão mais próximos e presentes no quotidiano, coabitam conosco nos espaços públicos,
nas instituições, e reclamam respeito e direitos (Ramos, 2013, p. 348).

Se outrora, quando a sociedade dispunha apenas de meios de comunicação mais limitados em seu
alcance, apenas poderiam se organizar em tribos, ou comunidades menores e em espaços mais limi-
tados, hoje se fala de culturas globais: comunidades globais sustentadas pelos meios de comunicação
digitais.

Percebe-se essa questão da relação entre espaço e política em McLuhan (2016), quando ele discute
as interações entre o uso dos meios de comunicação e a organização política. Na visão do autor
os meios de comunicação, seu alcance e dinâmica de uso, influenciam a constituição sócio-política
humana, além da organização espacial (McLuhan, 2016). Essa relação é percebida melhor, quando se
observa cronologicamente os momentos em que ocorreram grandes revoluções tecnológicas nos meios
de comunicação, e as mudanças na organização social e política.

Em torno do desenvolvimento de uma escrita fonética e mais eficiente e com a possibilidade dos
registros se tornarem materiais, a representação humana pode se estender para além da presença
física, pois o ser humano agora poderia presentificar seu discurso através de textos. Quando conse-
guiu estender sua presença e, mesmo, autoridade através do texto, para além do limite biológico do
corpo, passou a deixar a organização política das aldeias e tribos, para constituir as grandes civiliza-
ções. Podem pensar como exemplo os povos mesopotâmicos e sua escrita cuneiforme, os egípcios e
os hieróglifos, e posteriormente, de maneira mais eficiente, a civilização clássica, quando surgem os
alfabetos fonéticos similares aos atuais, com em torno de 20 caracteres, os quais foram desenvolvidos
pelos fenícios e utilizados pelos gregos posteriormente. Sendo assim, tomando esse exemplo, a orga-
nização política humana parece se transformar fortemente, quando ocorre uma revolução tecnológica
nos meios de comunicação (Dugnani, 2018).

De certa forma a fala está para tribo, a escrita para as grandes civilizações, o meio impresso
para as nações, a internacionalização de culturas (Ortiz, 2000) está para os meios elétricos/meios de
comunicação de massa e a globalização está para os meios digitais (Dugnani, 2018).

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 6/10



Em cada um desses processos os meios de comunicação estendem a percepção humana (McLuhan,
2016), mas ao mesmo tempo, estendem também os processos de homogeneização de culturas, re-
sultado inevitável das trocas de informações entre comunidades. Nenhuma cultura, de nenhuma
comunidade, é hermética, basta ocorrer trocas de informações através da comunicação, que as re-
presentações, valores de diferentes culturas acabam por contaminar o ambiente simbólico de uma
sociedade. Por isso, a cada revolução tecnológica dos meios de comunicação, que aumentam o al-
cance e a quantidade de pessoas que acessam as informações, maior será, e mais abrangente serão, os
processos de homogeneização. E que não se tome essa afirmação como uma crítica, mas sim, como
uma afirmação da inevitabilidade desse processo. A homogeneização de culturas é um fato que ocorre
desde que o ser humano começou a viver em sociedade e se comunicar através dos meios, ou seja,
desde sempre.

Embora não seja uma crítica, mas uma constatação, é preciso, sim, que esse processo de ho-
mogeneização seja feito de maneira justa e equilibrada, fato que parece, também, não ter ocorrido
com essas características na história da humanidade. Colonização, etnocentrismo e mesmo a atual
globalização podem, e devem ser criticadas como processos de homogeneização civilizatórios, os quais
não equilibram as trocas de informações, mas impõem modelos culturais a uma comunidade. Segundo
Santos (2001), conforme dito anteriormente, ocorre uma globalização das doenças, da exploração, do
desequilíbrio social não uma globalização das riquezas. Dessa forma é preciso tomar cuidado com os
processos de homogeneização engatilhados pelos meios de comunicação, pois senão, apenas servirão
à interesses econômicos e não à sociedade de modo geral. Esse fato pode dificultar que se substitua
uma visão multicultural, por uma visão intercultural (Weissmann, 2018). Por isso, Ferrari (2015)
critica o processo de homogeneização imposto pela globalização e observa a necessidade de haver
junto com ele, uma hibridização de culturas.

A visão tradicional de globalização estava relacionada aos processos de homogeneização.
Hoje, a visão mais crítica e provocadora trata de conceituar a globalização como um
processo impulsor da heterogeneidade. A referida noção de heterogeneidade está vinculada
aos processos de hibridização (García-Canclini, 1999). Dessa forma, a globalização e
a hibridização passam a ser duas dimensões inseparáveis que vão permitir as mesclas
culturais (Ferrari, 2015, p. 2).

Embora, também, seja inevitável uma homogeneização, García-Canclini (1999) identifica nesse
processo, de maneira menos pessimista, uma heterogeneização da cultura por processos de hibridi-
zação. De qualquer forma, se os meios digitais conseguirão romper esse círculo vicioso de homo-
geneização da cultura pelos meios, fazendo surgir, de acordo com Ferrari (2015), um impulso de
heterogeneidade na cultura contemporânea, é algo que é preciso observar com o tempo, verificar e
investigar. Essa é uma parte do conhecimento que os estudos interculturais estão preparados para
analisar.

Esse impulso de heterogeneidade na cultura, não é impossível, pois, se for observado o funciona-
mento de cada meio de comunicação, também é verdadeiro que seu uso imprime efeitos diferentes
na organização da sociedade. Certamente, os meios de comunicação de massa não seriam capazes de
impulsionar fortemente a hibridização, mas sim, fortalecer uma homogeneização cultural. Afirma-se
isso, porque os meios de comunicação de massa tendem a um fluxo de transmissão de informação
mais unilateral. Esse fluxo é mais unilateral, pois a maior quantidade de informação parte dos poucos
emissores que têm acesso a decisão do que deve ser transmitido (devido ao seu potencial político ou
econômico), para muitos receptores (a massa), que recebem as informações de maneira mais passiva,
como descreve Jenkins (2015). Nos meios digitais ocorre um desequilíbrio no fluxo de informações,
pois a recepção é mais democrática do que a emissão (Dugnani, 2020). A recepção é mais democrá-
tica, pois com um baixo investimento, toda informação transmitida por um meio de comunicação de
massa fica disponível para quem quiser acessar. Já a emissão é menos democrática, porque o acesso
e a decisão das informações que podem, ou devem, ser transmitidas por esses meios fica limitado a
grupos que têm poder político ou econômico. Os meios de comunicação de massa, também, precisam
de audiência para sobreviver, sendo assim acabam por fabricar informações que agradam o gosto
médio da população, o que reforça o processo de homogeneização internacional de culturas, como já

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 7/10



indicava os estudos da Escola de Frankfurt, principalmente pela visão de Adorno e Horkheimer (2000)
e seu conceito clássico de indústria cultural. A informação produzida num modelo industrial, tratada
como produto que deve dar lucro, só poderá servir para um processo de homogeneização global de
culturas, formando assim uma cultura internacional de massa e reforçando a multiculturalidade, em
detrimento da interculturalidade.

Com o advento dos meios digitais de comunicação, onde esse desequilíbrio do fluxo de comunica-
ção entre emissores e receptores se torna mais equilibrado, talvez a hibridização das culturas, como
apresenta García-Canclini (1999), e o impulso de heterogeneidade como apresenta Ferrari (2015) pos-
sam se constituir de uma maneira mais justa e equilibrada. Afinal, o funcionamento dos meios digitais
tem potencial para isso.

Afirma-se que os meios digitais têm potencial para isso, pois entende-se que, com um baixo
investimento, tanto a emissão, como a recepção possibilitam maior acesso aos indivíduos, ao invés
de favorecer apenas as grandes emissoras, como era no meio de comunicação de massa. O indivíduo,
com os meios digitais, pode estender sua percepção e transmitir mensagens com alcance global, em
um tempo reduzido e com baixo investimento (Dugnani, 2024).

Num primeiro momento os meios digitais se apresentaram como uma possibilidade de vencer
processos industriais de homogeneização da cultura, como ocorria fortemente no século XX, contudo
precisarão vencer diversos desafios que se apresentam, que vão desde a ocupação maciça dos espaços
virtuais da internet pelas estratégias mercadológicas das grandes instituições; até o individualismo,
narcisismo, hedonismo e vaidade dos usuários desses meios de comunicação. Usuários que sentem uma
forte compulsão de ocupar o espaço da comunicação com sua imagem apresentada não para reflexão,
mas para culto. Nesse sentido, concordando com Bauman (2008) numa sociedade de consumo, o
ser humano acaba por querer se tornar uma mercadoria apreciável, por isso nos meios digitais, é
comum que o humano se apresente e se ofereça para ser consumido. Nos meios digitais, ou em redes
sociais como, por exemplo, o Instagram, a imagem do emissor, constantemente, aparece em situações
quando sua experiência parece indiscutivelmente um prazer quase sagrado. Nos meios digitais, e
nos ambientes digitais em geral, os emissores se apresentam como uma mercadoria sagrada, a ser
profanada e consumida pelos receptores/consumidores, como observa Agamben (2007).

Essa relação, pode dificultar que os meios digitais rompam com os processos de homogeneização
que afetam a interculturalidade, pois o emissor se posta como produtor de informação, e o receptor
como consumidor, como afirmou Toffler (2014), ou seja, as relações sociais e culturais, para esse
artigo, são substituídas por relações comerciais nos meios digitais, fazendo com que a mistura de
culturas perca seu sentido social, e se promova mais como uma troca comercial.

Sendo assim, os meios digitais apresentam potencial para escapar da homogeneização das culturas,
e promover a interculturalidade, mas se conseguirão cumprir essa missão, somente o tempo dirá.

5 Fronteiras da interculturalidade: síntese, desafios e futuros cruzamentos te-
óricos
A evolução tecnológica dos meios de comunicação, está produzindo uma ampliação global no alcance
das mensagens, uma aceleração nas transformações sociais, e um aumento no contato entre culturas,
sendo assim: as teorias da comunicação e dos meios, os estudos interculturais e sobre a aceleração
social são ideias que trazem reflexões importantes para a compreensão do contexto da Modernidade
Tardia.

Finalizando as reflexões feitas sobre essas ideias apresentadas, destaca-se a importância que a
interculturalidade assume na Modernidade Tardia, para a busca do desenvolvimento de estratégias
para uma comunicação entre culturas, pois esses encontros se tornam cada vez mais frequentes e
intensos, com o desenvolvimento dos meios de comunicação digitais e a consequente aceleração dos
modos de vida da sociedade. Estratégias que podem envolver e tornar mais equilibrado o contato
entre culturas globais, torna-se um tema central do momento contemporâneo. Além de reafirmar a
hipótese que a reunião dessas frentes de pesquisa, embora possam, por vezes, parecerem distintas,
na verdade, possibilitam o desenvolvimento de estratégias mais amplas para buscar soluções para um
problema cada vez mais presente: o aumento da xenofobia, dos discursos preconceituosos e a violência

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 8/10



entre culturas que surgem com os movimentos imigratórios intensos e a aceleração do uso dos meios
de comunicação.

A aproximação dos estudos interculturais com as ciências da comunicação, são um rico campo de
análise para entender a organização sociocultural das comunidades distribuídas pelo globo terrestre.
Comunidade essas que estão cada vez mais expostas a processos de misturas culturais, que são
potencializados pelo uso e evolução tecnológica dos meios de comunicação.

Por isso, esse artigo também tem a pretensão de dar início ao desenvolvimento de uma visão
que possibilite o cruzamento entre diferentes áreas do conhecimento como as ideias de Modernidade
Tardia e aceleração de Rosa (2019), a Hipermodernidade de Lipovetsky (2004), as teorias dos meios de
McLuhan (2016), os estudos interculturais de Weissmann (2018), Ferrari (2015) e Ramos (2013) para
que seja possível a criação de uma metodologia que possa analisar de maneira eficiente os processos
de trocas entre as culturas, que ocorrem entre os diferentes grupos humanos, de maneira cada vez
mais intensa, principalmente, com o advento dos meios digitais e a aceleração dos processos sociais
na contemporaneidade.

Esse método terá o desafio de reunir a visão sociológica e antropológica dos estudos culturais, com
o entendimento mais funcionalista e filosófico das teorias dos meios e das ciências da comunicação da
linha norte-americana. Esse novo método terá que observar que o desenvolvimento tecnológico dos
meios de comunicação, bem como seu uso, produz efeitos na organização social, política e cultural
humana.

Dessa forma, talvez seja possível, futuramente, através da comunicação intercultural, desenvolver
relações mais pautadas no respeito às diferentes culturas que se apresentam no mundo. Talvez com
os estudos interculturais e o desenvolvimento dos meios digitais de comunicação, além de suas teorias,
seja possível criar uma consciência coletiva de que é preciso respeitar as diversidades culturais, para
não mais desenvolver uma sociedade homogeneizada por visões colonialistas e etnocêntricas, mas sim,
uma cultura mundial e heterogênea.

Com isso, será deixado aqui uma última reflexão, que se pretende desenvolver num próximo artigo.
A ideia de que ao invés da globalização desequilibrada descrita por Santos (2001), quem sabe, com
o apoio dos estudos interculturais e da teoria dos meios, não possamos caminhar para uma aldeia
global, como descrita por McLuhan (2016), ou pelo caminho da interculturalidade, como descreve
Ferrari (2015). Uma sociedade que através de uma tribalização possa conviver num espaço global,
como se fosse uma única comunidade, não por causa da força, mas pelo desejo de conviver de maneira
mais próxima e fraterna, como numa tribo, onde todos se respeitam. Nesse sentido, espera-se que as
utopias ainda não tenham saído de moda totalmente.

Referências
ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Indústria Cultural: O Iluminismo como mistificação das Massas.
In: LIMA, Luiz Costa (ed.). Teorias da Cultura de Massa. São Paulo: Paz e Terra, 2000. p. 169–214.

AGAMBEN, Giorgio. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007.

BAUMAN, Zygmunt. Vida para Consumo. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.

DUGNANI, Patricio. Globalização e desglobalização: outro dilema da Pós-Modernidade. Revista Famecos,
v. 25, n. 2, p. 1–14, 2018. DOI: 10.15448/1980-3729.2018.2.27918.

DUGNANI, Patricio. Pós-modernidade e comunicação: dos meios de massa aos meios digitais. Comunicação
e Inovação, v. 21, n. 45, p. 129–146, 2020. DOI: 10.13037/ci.vol21n45.6201.

DUGNANI, Patricio. Meios de comunicação e Aldeia Global: Globalização, desglobalização e
interculturalidade. Eccom, v. 13, n. 26, 2022. Disponível em:
http://fatea.br/seer3/index.php/ECCOM/article/view/1868.

DUGNANI, Patricio. Hipermodernidad, Comunicación y Malestar: Un corpo extendido y no intercultural.
Revista Chasqui, n. 156, 2024. DOI: 10.16921/chasqui.v1i156.4951.

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 9/10

https://doi.org/10.15448/1980-3729.2018.2.27918
https://doi.org/10.13037/ci.vol21n45.6201
http://fatea.br/seer3/index.php/ECCOM/article/view/1868
https://doi.org/10.16921/chasqui.v1i156.4951


FERRARI, Maria Aparecida. Comunicação Intercultural: Perspectivas, Dilemas e Desafios. In:
MOURA, Claudia Peixoto; FERRARI, Maria Aparecida (org.). Comunicação, Interculturalidade e
Organização: faces e dimensões da contemporaneidade. Porto Alegre: Edipucrs, 2015. p. 43–63.

GARCÍA-CANCLINI, Néstor. La globalización imaginada. Buenos Aires: Paidós, 1999.

GEERTZ, Clifford. Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Ltc, 2008.

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-modernidade. Rio de Janeiro: Dp&a, 2004.

HARVEY, David. Condição Pós-Moderna. São Paulo: Loyola, 1996.

JENKINS, Henry. Cultura da Convergência. São Paulo: Aleph, 2015.

LIPOVETSKY, Gilles. Os Tempos Hipermodernos. São Paulo: Barcarolla, 2004.

MCLUHAN, Marshall. Os Meios de Comunicação como Extensões do Homem. São Paulo: Cultrix, 2016.

ORTIZ, Renato. Mundialização e Cultura. São Paulo: Brasiliense, 2000.

RAMOS, Natália. Interculturalidade(s) e Mobilidade(s) no espaço europeu: viver e comunicar entre culturas.
In: PINA, Helena; MARTINS, Felisbela; FERREIRA, Cármen (ed.). The Overarching Issues of the European
Space. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2013. p. 343–360.

ROSA, Hartmut. Aceleração: A transformação das estruturas temporais na Modernidade. São Paulo: Unesp,
2019.

ROSA, Hartmut. Aceleração e Alienação. Petrópolis: Vozes, 2022.

SANTOS, Milton. Por uma Outra Globalização. Rio de Janeiro: Record, 2001.

TEIXEIRA COELHO, José. Semiótica, Informação e Comunicação. São Paulo: Perspectiva, 2012.

TOFFLER, Alvin. A Terceira Onda. Rio de Janeiro: Record, 2014.

WEISSMANN, Lisette. Multiculturalidade, transculturalidade, interculturalidade. Construção
Psicopedagógica, v. 26, n. 27, p. 21–36, 2018.

Disponibilização de dados
Os dados de pesquisa estão disponíveis no corpo do documento.

Dugnani | Texto Livre | Belo Horizonte | v.19 | e60667 | 2026 10/10


	Do desequilíbrio multicultural à promessa intercultural
	Para além do multiculturalismo: definindo o conceito de interculturalidade
	O meio é a mensagem: os suportes da comunicação como extensões do homem
	A encruzilhada digital: entre a homogeneização da indústria cultural e a hibridização intercultural
	Fronteiras da interculturalidade: síntese, desafios e futuros cruzamentos teóricos

